Evangelii nuntiandi: I’exhortation apostolique du pape saint Paul VI sur
I’évangélisation (1975)

Lecture synthétique par Jean-Pierre Delville, évéque de Liége

Dix ans apres le Concile Vatican II (1962-1965), beaucoup de difficultés ont surgi dans
I’Eglise, surtout aprés les événements de mai 1968 et la vague de contestation qui s’en est
suivie. Alors que le Concile avait été marqué par un souci du dialogue, concrétisé en 1964 par
I’encyclique Ecclesiam suam, dédiée par saint Paul VI au théme du dialogue, 1’apres-Concile
fut marqué par le souci de 1’évangélisation face a un monde qui ne regoit pas automatiquement
le message du Concile ni celui de 1’évangile. C’est pourquoi le pape Paul VI décida de
convoquer un synode des évéques a Rome sur le théme de I’évangélisation. Beaucoup
d’événements avaient marqué 1’Eglise elle-méme depuis le Concile, en particulier I’émergence
des Eglises des pays du Sud, la multiplication de communautés de base et de nouveaux
mouvements et la participation des laics dans I’Eglise. Le synode se déroule en octobre 1974,
Nous en possédons un compte rendu détaillé écrit par un participant belge, Mgr Albert
Descamps (1916-1980)!, évéque titulaire de Tunés, recteur magnifique de 1I’Université de
Louvain de 1962 4 1968 et membre de la Commission biblique pontificale a partir de 1973. 1l
décrit le déroulement du synode dans une chronique de la Revue théologique de Louvain?. Tl
explique en particulier que le synode avait parmi ses rapporteurs le cardinal Karol Wojtyla (futur
Jean-Paul II). Les échanges entre évéques ont été tres riches et tres instructifs. Mgr Descamps
caractérise comme suit les attitudes des différents continents®. « Les Eglises d’Europe
occidentale et du Canada éprouvent les difficultés les plus grandes, surtout par comparaison a
un passé récent encore ‘prospere’. Leurs problémes ont nom : désaffection des jeunes, recul de
la pratique religieuse, tarissement des vocations [...]. Les USA traversent une crise analogue,
davantage maitrisée peut-&tre, notamment en ce qui concerne les vocations ». « En Europe
orientale, ces difficultés n’existent guere, et tout le probleme réside dans I’attitude a prendre
devant le Pouvoir politique [...]. Par leur cohésion et leur dynamisme, les chrétiens de Pologne
en imposent a leurs gouvernants mémes [...]. De leur c6té les Ukrainiens en exil ne voient de
salut que dans une sorte de guerre sainte ». « L’ Afrique noire donne I’image d’Eglises jeunes
et en expansion ; dans certains pays les vocations affluent et les paroisses sont trés vivantes.
Mais bon nombre d’évéques sont taraudés par le désir de voir d’africaniser davantage la
théologie, la liturgie, le style de vie ». « Les Eglises d’Asie (les Philippines mises a part), si
minoritaires, n’en sont que plus hantées par un désir d’adaptation, I’accent portant [...] sur le
dialogue avec les grandes religions traditionnelles. Ceci dit, certaines chrétientés asiatiques
paraissent trés vivantes, par exemple aux Indes ». « L’Amérique latine est aux prises avec le
probléme du sous-développement. Les épiscopats [...] sont engagés trés avant dans un travail
d’émancipation et de libération humaine. Trés générale est leur volonté d’assainir la religiosité
populaire, et de susciter des petites communautés capables de reconstituer le tissu chrétien lui-
méme [...]. L’Eglise y est tournée vers I’avenir. » « Quant aux Eglises du Proche et du Moyen
Orient, elles restent accablées par un sentiment de minorisation face au monde musulman ;
seule fait exception I’Eglise maronite du Liban, laquelle en revanche subit une crise assez

! Sur Albert Descamps, cf. https:/fr.wikipedia.org/wiki/Albert Descamps (%C3%A9v%C3%AAque).
2 Albert DESCAMPS, Le synode épiscopal, Rome (27 septembre -26 octobre 1974, dans Revue
théologique de Louvain 6 (1975), p. 113-122, consultable sur https://www.persee.fr/doc/thlou_0080-
2654 1975 num 6 1 1384.

3 Albert DESCAMPS, Le synode épiscopal, p. 116.



analogue a celle que traverse I’Europe occidentale ». Ces portraits sont trés perspicaces et se
montrent méme prophétiques par rapport par rapport aux roles des Eglises de Pologne,
d’Amérique Latine et a la situation des Ukrainiens. Chacun de nous évaluera la situation
actuelle par rapport celle de 1974. Les ressemblances sont flagrantes. On ajoutera cependant
des correctifs : les Eglises d’Europe gagnent un nouveau courage face a I’évangélisation et a la
mission, spécialement auprés des jeunes. Les Eglises d’Afrique ont acquis leur degré
d’africanisation, continuent a gagner en dynamisme mais doivent affronter les problémes
sociaux du développement et de la politique. Les Eglises d”Asie ont acquis une nouvelle force,
dans certains pays comme 1’Inde et la Chine. L’ Amérique Latine est toujours dynamique, mais
moins impliquée dans le développement économique. Les Eglises du Moyen Orient ont subi la
persécution, ce qui les a rendues universelles, de par I’émigration. Celle-ci a d’ailleurs dynamisé
les Eglises du monde entier, y compris dans des pays traditionnellement peu chrétiens.

J’ai eu moi-méme ’occasion de participer comme séminariste a une réunion d’évéques
un soir en marge du synode. Je venais d’arriver 8 Rome en octobre 1974 pour ma premiere
année de théologie. A peine débarqué, j’étais impliqué dans le mouvement du synode. On me
rappela de veiller a mettre une chemise avec col romain, ce que je fis. Arrivé a la réunion, je
fus assis a co6té d’un homme agé revétu d’un anorak vert foncé. Je lui demandais qui il était. Il
me répond : ’archevéque de Djakarta en Indonésie, Leo Soekoto. Comme quoi, I’habit ne fait
pas le moine !

Face a la diversité des positions des évéques au synode de 1974, il fut difficile d’arriver
a conclure par un texte synthétisant leurs positions. Il n’y avait pas de majorité relative sur la
question du rapport entre évangélisation, promotion sociale et libération au sens politique, ni
sur le role des Eglises locales et des petites communautés, ou encore sur Iattitude a prendre
dans un monde sécularisé ou sur I’inculturation dans les cultures locales*. C’est pourquoi les
peres synodaux laisse€rent au pape le soin de rédiger une exhortation apostolique sur le sujet et
de trancher en faveur des thématiques évoquées. C’est ce qui se passa et donna naissance a
Evangelii nuntiandi, qui parut le 8 décembre 1975, dixiéme anniversaire de la conclusion du
Concile. Le pape a fait droit a la plupart des orientations qui se dégageaient du synode de 1974
et a réparti son texte selon des chapitres tres clairs et systématiques : Le Christ comme
evangélisateur (1), Qu’est-ce qu’évangéliser ? (1), Le contenu de [’évangélisation (I1I), Les
voies de [’évangélisation (IV), Les destinataires de 1’évangélisation (V), Les ouvriers de
[’évangélisation (V1), L ’Esprit de [’évangélisation (VII).

En voici quelques lignes de force.
Introduction

Dans son introduction le pape exprime son objectif : il s’agit « d’encourager nos fréres
dans la mission d’évangélisateurs pour que, en ces temps d’incertitude et de désarroi, ils
I’accomplissent avec toujours plus d’amour, de zéle et de joie® ». Le pape précise qu’il écrit
dans la foulée du synode de 1974 : « Nous voulons le faire un an apres la Ille Assemblée
générale du Synode des Evéques — consacrée, on le sait, a I’évangélisation — , d’autant plus
que cela Nous a été demandé par les Péres synodaux eux-mémes »°. Il ajoute 1’équilibre qu’il
faut garder entre le souci du patrimoine de la foi et celui de son actualisation et de sa diffusion :
«11 faut absolument nous mettre en face d’un patrimoine de foi que I’Eglise a le devoir de

* Albert DESCAMPS, Le synode épiscopal, p. 121.

5 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 1975, sur https://www.vatican.va/content/paul-
vi/fr/apost _exhortations/documents/hf p-vi_exh 19751208 evangelii-nuntiandi.html, 1.

¢ Paul VI, Evangelii nuntiandi, 2.



https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html

préserver dans sa pureté intangible, mais le devoir aussi de le présenter aux hommes de notre
temps, autant que possible, d’une fagon compréhensible et persuasive’ ».

Chapitre I : Du Christ évangélisateur a une Eglise évangélisatrice

Le recours a la tradition consiste d’abord en un recours au Christ et 2 sa maniere
d’évangéliser. C’est I’objet du premier chapitre, « Du Christ évangélisateur a une Eglise
evangélisatrice ». Le pape rappelle que Jésus lui-méme a dit : « Je dois annoncer la Bonne
Nouvelle du Royaume de Dieu (Lc 4, 43)% ». Mais Jésus a aussi agi en conséquence : « Tous
les aspects de son Mystére — [’Incarnation elle-méme, les miracles, I’enseignement, le
rassemblement des disciples, I’envoi des Douze, la croix et la résurrection, la permanence de
sa présence au milieu des siens — font partie de son activité évangélisatrice ». Ce que Jésus
annonce, c’est le Régne de Dieu’. « Comme noyau et centre de sa Bonne Nouvelle, le Christ
annonce le salut, ce grand don de Dieu qui est libération de tout ce qui opprime 1’homme mais
qui est surtout libération du péché et du Malin, dans la joie de connaitre Dieu et d’étre connu
de lui, de le voir, d’étre livré a lui'® ». Le régne de Dieu et le salut, « chacun les conquiert
moyennant un total renversement intérieur que 1’Evangile désigne sous le nom de “metanoia”,
une conversion radicale, un changement profond du regard et du cceur (cf. Mt 4, 17)!! ». Jésus
se révéle par ses paroles et ses ceuvres'2. C’est ainsi que I’Eglise primitive suit ses traces, a
commencer par I’apotre Paul qui disait : “Pour moi, évangéliser ce n’est pas un titre de gloire,
¢’est une obligation. Malheur a moi si je n’évangélise pas !” (1 Co 9, 16)!3. Le pape ajoute :
« Evangéliser est, en effet, la grace et la vocation propre de 1’Eglise, son identité la plus
profonde. Elle existe pour évangéliser, c’est-a-dire pour précher et enseigner, étre le canal du
don de la grace, réconcilier les pécheurs avec Dieu, perpétuer le sacrifice du Christ dans la
sainte messe, qui est le mémorial de sa mort et de sa résurrection glorieuse'* ». Jésus en effet
avait dit a ses apotres : “Allez donc, de toutes les nations faites des disciples” (Mt 28, 19).
Reprenant un leit-motiv du synode, le pape écrit : « C’est ainsi toute I’Eglise qui recoit mission
d’évangéliser, et I’ceuvre de chacun est importante pour le tout'S ». Cela suppose que « I’Eglise
s’évangélise elle-méme par une conversion et une rénovation constantes, pour évangéliser le
monde avec crédibilité ».

Chapitre I : Qu’est-ce qu’évangéliser ?

L’annonce aux personnes...

En quoi consiste la démarche d’évangélisation ? C’est I’objet du chapitre II. Le pape
répond d’abord en reprenant une définition classique de 1’évangélisation, basée sur la
communication de 1’évangile, de personne a personne: «L’on a pu ainsi définir
I’évangélisation en termes d’annonce du Christ a ceux qui I’ignorent, de prédication, de

" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 3.
8 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 6.
®Paul VI, Evangelii nuntiandi, 8.
" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 9.
" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 10.
2Paul VI, Evangelii nuntiandi, 12.
' Paul VI, Evangelii nuntiandi, 14.
" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 15.
"® Paul VI, Evangelii nuntiandi, 14.



catéchése, de baptéme et d’autres sacrements a conférer'® ». Puis le pape adopte une définition
qui prend comme cible de I’évangélisation 1’humanité toute entiére : « Evangéliser, pour
I’Eglise, c’est porter la Bonne Nouvelle dans tous les milieux de I’humanité et, par son impact,
transformer du dedans, rendre neuve I’humanité elle-méme!” ». Il s’agit « d’atteindre et comme
de bouleverser par la force de I’Evangile les critéres de jugement, les valeurs déterminantes, les
points d’intérét, les lignes de pensée, les sources inspiratrices et les modeles de vie de
I’humanité, qui sont en contraste avec la Parole de Dieu et le dessein du salut!® ».

...mais aussi [’évangélisation des cultures

On glisse ainsi d’une évangélisation des personnes a I’évangélisation des cultures : « il
importe d’évangéliser [...] la culture et les cultures de ’homme, partant toujours de la personne
et revenant toujours aux rapports des personnes entre elles et avec Dieu »!° ». Le pape n’isole
pas cette évangélisation des cultures de la relation interpersonnelle. Il insiste cependant sur cette
¢vangélisation ders cultures : « La construction du Royaume ne peut pas ne pas emprunter des
éléments de la culture et des cultures humaines [...]. La rupture entre Evangile et culture est
sans doute le drame de notre époque, comme ce fut aussi celui d’autres époques. Aussi faut-il
faire tous les efforts en vue d’une généreuse évangélisation de la culture, plus exactement des
cultures ».

Le témoignage silencieux...

En contraste avec cela, le pape insiste ensuite sur la dimension interpersonnelle, a partir
du témoignage : « L’Evangile doit étre proclamé d’abord par un témoignage [...]. Par ce
témoignage sans paroles, ces chrétiens font monter, dans le coeur de ceux qui les voient vivre,
des questions irrésistibles 2° ». Par un nouveau contraste, le pape souligne la nécessité d’une
annonce explicite : « Le plus beau témoignage se révélera a la longue impuissant s’il n’est pas
éclairé, justifié — ce que Pierre appelait donner “les raisons de son espérance” (1 P 3, 15) —,
explicité par une annonce claire, sans équivoque, du Seigneur Jésus?! ».

...mais aussi [’annonce explicite

Puis le pape ouvre une nouvelle porte : « Cette annonce — kérygme, prédication ou
catéchese — prend une telle place dans 1’évangélisation qu’elle en est souvent devenue
synonyme. Elle n’en est cependant qu’un aspect » : il introduit la notion d’adhésion du cceur :
« L’annonce, en effet, n’acquiert toute sa dimension que lorsqu’elle est entendue, accueillie,
assimilée et lorsqu’elle fait surgir dans celui qui I’a ainsi regue une adhésion du coeur? ».

L’adhésion du ceeur, ... mais aussi ’adhésion a ’Eglise

Dernier contraste : 1’adhésion du cceur se double d’une adhésion a la communauté : « Une
telle adhésion, qui ne peut pas demeurer abstraite et désincarnée, se révele concrétement par

' Paul VI, Evangelii nuntiandi, 17.
" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 18.
'® Paul VI, Evangelii nuntiandi, 19.
" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 20.
2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 21.
2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 22.
2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 23.



une entrée palpable, visible, dans une communauté de fidéles ». Cela se traduit par une
« adhésion a I’Eglise » et un « accueil des sacrements ».

Le chemin parcouru dans ce chapitre sur la démarche d’évangélisation comporte donc des
contrastes, que le pape n’¢lude pas: « Ces éléments peuvent apparaitre contrastants, voire
exclusifs. Ils sont en réalit¢ complémentaires et mutuellement enrichissants. Il faut toujours
envisager chacun d’eux dans son intégration aux autres? ».

Chapitre 111 : Le contenu de I’évangélisation

Ce chapitre crée un équilibre entre le contenu doctrinal de 1’évangélisation, ou le salut, et
son contenu social, ou la libération

Le contenu doctrinal ou le salut

Le contenu premier de I’évangélisation est trinitaire : « évangéliser est tout d’abord
témoigner, de fagon simple et directe, du Dieu révélé par Jésus-Christ, dans I’Esprit Saint** ».
Elle « contiendra aussi toujours — base, centre et sommet a la fois de son dynamisme — une
claire proclamation que, en Jésus-Christ, le Fils de Dieu fait homme, mort et ressuscité, le salut
est offert & tout homme, comme don de griace et miséricorde de Dieu?® ». Le salut n’est pas « un
salut immanent, a la mesure des besoins matériels ou méme spirituels s’épuisant dans le cadre
de I’existence temporelle et s’identifiant totalement avec les désirs, les espoirs, les affaires et
les combats temporels, mais un salut qui déborde toutes ces limites pour s’accomplir dans une
communion avec le seul Absolu, celui de Dieu ». « L’évangélisation contient donc aussi la
prédication de I’espérance » et « la totalité de 1’évangélisation, au-dela de la prédication d’un
message, consiste & implanter I’Eglise, laquelle n’existe pas sans cette respiration qu’est la vie
sacramentelle culminant dans 1’Eucharistie?® ».

Le contenu social ou la libération

Cependant « I’évangélisation ne serait pas compléte si elle ne tenait pas compte des
rapports concrets et permanents qui existent entre 1’évangile et la vie, personnelle et sociale, de
I’homme. C’est pourquoi I’évangélisation comporte un message explicite, adapté aux diverses
situations, constamment actualisé, sur les droits et les devoirs de toute personne humaine [...]
un message particuliérement vigoureux de nos jours sur la libération 2 ». La dimension sociale
de la libération est alors évoquée par le pape, en lien avec les interventions des évéques : « De
nombreux évéques de tous les continents, surtout les évéques du Tiers-Monde, avec un accent
pastoral ou vibrait la voix de millions de fils de I’Eglise qui forment ces peuples, peuples
engagés, avec toute leur énergie, dans I’effort et le combat de dépassement de tout ce qui les
condamne a rester en marge de la vie : famines, maladies chroniques, analphabétisme,
paupérisme, injustices dans les rapports internationaux et spécialement dans les échanges
commerciaux, situations de néo-colonialisme économique et culturel parfois aussi cruel que
I’ancien colonialisme politique. L’Eglise, ont répété les évéques, a le devoir d’annoncer la

% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 24.
2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 26.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 27.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 28.
2 Paul V1, Evangelii nuntiandi, 29.



libération de millions d’étres humains?®® ». Le pape conclut : « entre évangélisation et promotion
humaine — développement, libération — il y a en effet des liens profonds®® » ; mais il ajoute :
« beaucoup de chrétiens généreux, [...] en voulant engager I’Eglise dans ’effort de libération,
ont fréquemment la tentation de réduire sa mission aux dimensions d’un projet simplement
temporel® ».

La libération dans sa totalité

Aprés avoir fait droit au sens social de I’évangélisation, par la libération, le pape
détermine certaines limites de celle-ci. La libération, écrit-il, « doit viser I’homme tout
entier’! ». « L’Eglise rapproche mais n’identifie jamais libération humaine et salut en Jésus-
Christ*? ». « Les meilleures structures, les systémes les mieux congus deviennent vite
inhumains si les pentes inhumaines du cceur de I’homme ne sont pas assainies®? ». « L’Eglise
ne peut pas accepter la violence, surtout la force des armes — incontrdlable lorsqu’elle se
déchaine — et la mort de qui que ce soit, comme chemin de libération, car elle sait que la
violence appelle toujours la violence®* ». « L’Eglise s’efforce d’insérer toujours le combat
chrétien pour la libération dans le dessein global du salut qu’elle annonce elle-méme?? ».

En conclusion, le pape passe de la question de la libération, posée spécialement en
Amérique latine, a la question de la liberté religieuse, revendiquée par les chrétiens d’Europe
orientale sous régime communiste. « De cette juste libération liée a 1’évangélisation, qui
cherche précisément a réaliser des structures sauvegardant la liberté humaine, on ne peut séparer
la nécessité d’assurer tous les droits fondamentaux de I’homme, parmi lesquels la liberté
religieuse tient une place de premiére importance’® ».

Chapitre IV : les voies de I’évangélisation

La « question du “comment évangéliser” reste toujours actuelle’” ». La premiére réponse
est le témoignage : « Le témoignage d’une vie authentiquement chrétienne, [...] est le premier
moyen d’évangélisation. L’homme contemporain écoute plus volontiers les témoins que les
maitres®s ».

Ensuite, vient la prédication : « Car la foi nait de la prédication et la prédication se fait
par la parole du Christ (Rm 10, 14. 17) ». Dans le cadre de la liturgie de la parole, « I’homélie
un instrument valable et trés adapté d’évangélisation® ».

% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 30.
2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 31.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 32.
¥ Paul VI, Evangelii nuntiandi, 33.
%2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 35.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 36.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 37.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 38.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 39.
% Paul V1, Evangelii nuntiandi, 40.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 41.
® Paul VI, Evangelii nuntiandi, 43.



De plus, « une voie a ne pas négliger dans 1’évangélisation est celle de /’enseignement
catéchétique. L’ intelligence, surtout celle des enfants et des adolescents, a besoin d’apprendre,
moyennant un enseignement religieux systématique, les données fondamentales, le contenu
vivant de la vérité que Dieu a voulu nous transmettre*® ».

Comme aujourd’hui, I’utilisation des moyens de communication sociale sont valorisés
pour 1’évangélisation : « Dans notre si¢cle marqué par les mass media ou moyens de
communication sociale, la premiére annonce, la catéchése ou 1’approfondissement ultérieur de
la foi, ne peuvent pas se passer de ces moyens*' ». « Cependant I’usage des moyens de
communication sociale pour I’évangélisation présente un défi : c’est que le message
évangélique devrait, a travers eux, arriver a des foules d’hommes, mais avec la capacité de
percer la conscience de chacun, de se déposer dans le cceur de chacun ».

Cela ne dispense pas du contact personnel : « A coté de cette proclamation de 1’évangile
sous forme générale, I’autre forme de sa transmission, de personne a personne, reste valide et
importante*? ». L’évangélisation « doit atteindre la vie : la vie naturelle a laquelle elle donne un
sens nouveau, grace aux perspectives évangéliques qu’elle lui ouvre ; et la vie surnaturelle, qui
n’est pas la négation, mais la purification et I’é1évation de la vie naturelle.

Cette vie surnaturelle trouve son expression vivante dans les sept sacrements® ».
« L’évangélisation déploie ainsi toute sa richesse lorsqu’elle réalise la liaison la plus intime, et
mieux encore une intercommunication jamais interrompue, entre la parole et les sacrements**. »

Ceci n’empéche pas une évangélisation publique par la piété populaire : « Aussi bien
dans les régions ou I’Eglise est implantée depuis des siécles, que 1a ou elle est en voie
d’implantation, on trouve chez le peuple des expressions particuli¢res de la recherche de Dieu
et de la foi* ». « Regardées longtemps comme moins pures, quelquefois dédaignées, ces
expressions font aujourd’hui un peu partout 1’objet d’une redécouverte. Les évéques en ont
approfondi la signification, au cours du récent Synode, avec un réalisme pastoral et un zele
remarquables ». Ces phrases évoquent les discussion tenues au synode, reflétent I’air du temps
et sont restées actuelles. La religiosité populaire « traduit une soif de Dieu que seuls les simples
et les pauvres peuvent connaitre ».

On le voit, ce chapitre crée un balancement entre des voies d’évangélisation privées (le
témoignage, le contact personnel, le sacrement) et d’autres, publiques (la prédication, la
catéchese, la piété populaire), avec un accent particulier sur ce dernier point. On ne trouve pas
dans ces voies de 1’évangélisation de moyen pour répondre au défi de 1’évangélisation des
cultures, dont le pape parlait au § 20.

Chapitre V : Les destinataires de I’évangélisation

“ Paul VI, Evangelii nuntiandi, 44.
“ Paul VI, Evangelii nuntiandi, 45.
2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 46.
* Paul VI, Evangelii nuntiandi, 47.
* Paul VI, Evangelii nuntiandi, 47.
* Paul VI, Evangelii nuntiandi, 48.



Le pape point immédiatement 1’universalit¢ de la mission : « Les derniéres paroles de
Jésus dans I’Evangile de Marc conférent a I’évangélisation, dont le Seigneur charge les Apotres,
une universalité sans fronti¢res : “Allez par le monde entier, proclamez 1’évangile a toutes les
créatures” (Mc 16, 15)* ». Le pape évoque d’emblée les obstacles a I’évangélisation, « d’un
coté, de la part des évangélisateurs eux-mémes, la tentation de rétrécir sous différents prétextes
leur champ d’action missionnaire et d’autre part, les résistances souvent humainement
insurmontables de ceux a qui s’adresse I’évangélisateur*’ ». Ces résistances proviennent aussi
du fait : « que des annonciateurs de la Parole de Dieu soient privés de leurs droits, persécutés,
menacés, ¢liminés pour le seul fait de précher Jésus-Christ et son évangile ». Le pape laisse
entendre qu’il a ressenti dans le synode « un appel a ne pas emprisonner 1’annonce évangélique
en la limitant & un secteur de I’humanité, ou a une classe d’hommes ou a un seul type de
culture*® ». 1l donne ensuite un apercu des différentes catégories de destinataires de
I’évangélisation.

Ceux qui ne connaissent pas Jésus-Christ

D’abord, il s’agit de « révéler Jésus-Christ et son évangile a ceux qui ne les connaissent
pas® ». C’est la premiére annonce. Celle-ci « s’avére toujours plus nécessaire également, a
cause des situations de déchristianisation fréquentes de nos jours®® ». Elle est nécessaire « pour
des gens simples ayant une certaine foi mais connaissant mal les fondements de cette foi, pour
des intellectuels qui sentent le besoin de connaitre Jésus-Christ sous une lumicre autre que
I’enseignement re¢u dans leur enfance ».

Les fideles d’autres religions

L’évangélisation « s’adresse aussi a d’immenses portions d’humanité qui pratiquent des
religions non chrétiennes que 1’Eglise respecte et estime, car elles sont I’expression vivante de
I’ame de vastes groupes humains®! ». Si elles sont une “préparation évangélique”. Cependant,
« i le respect et ’estime envers ces religions, ni la complexité des questions soulevées ne sont
pour ’Eglise une invitation a taire devant les non chrétiens 1’annonce de Jésus-Christ ». Il
ajoute : « Nous croyons que toute I’humanité peut trouver, dans une plénitude insoupgonnable,
tout ce qu’elle cherche a tatons au sujet de Dieu, de I’homme et de son destin, de la vie et de la
mort, de la vérité ». Face a ce mystere, le pape affirme sa confiance en la mission :
« Constatons-le avec joie au moment ou ne manquent pas ceux qui pensent et méme disent que
I’ardeur et 1’¢lan apostolique se sont épuisés, et que 1’heure de 1’envoi missionnaire est
désormais passée. Le Synode vient de répondre que 1’annonce missionnaire ne tarit pas et que
I’Eglise sera toujours tendue vers I’accomplissement de celle-ci®2 ».

Les fideles eux-mémes

« Cependant I’Eglise ne se sent pas dispensée d’une attention infatigable également
envers ceux qui ont recu la foi et qui, souvent depuis des générations, sont en contact avec

* Paul VI, Evangelii nuntiandi, 49.
4 Paul V1, Evangelii nuntiandi, 50.
* Paul VI, Evangelii nuntiandi, 50.
* Paul VI, Evangelii nuntiandi, 51.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 52.
" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 53.
2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 53.



I’évangile> ». « Evangéliser doit donc étre trés souvent communiquer a la foi des fidéles —
particulierement par une catéchese pleine de séve évangélique et munie d’un langage adapté
aux temps et aux personnes — cet aliment et ce soutien nécessaires ».

Les incroyants

Le synode se préoccupe aussi de « la montée de I’incroyance dans le monde moderne* ».
Cela concerne : « un véritable sécularisme : une conception du monde d’aprés laquelle ce
dernier s’explique par lui-méme sans qu’il soit besoin de recourir a Dieu, Dieu devenu ainsi
superflu et encombrant. Un tel sécularisme, pour reconnaitre le pouvoir de I’homme, finit donc
par se passer de Dieu et méme par renier Dieu ».

Les non-pratiquants

« Une seconde sphére est celle des non pratiquants : aujourd’hui un grand nombre de
baptisés qui, dans une large mesure, n’ont pas reni¢ formellement leur baptéme mais sont
entiérement en marge de lui, n’en vivent pas®> ». Athées et incroyants d’un coté, non pratiquants
de 1’autre, opposent donc & I’évangélisation des résistances non négligeables. L’Eglise doit :
« doit adresser son message, au cceur des masses, a des communautés de fideéles dont 1’action
peut et doit arriver aux autres®® ».

Les communautés de base

« Le Synode s’est beaucoup occupé de ces petites communautés ou “communautés de
base”, parce que dans I’Eglise d’aujourd’hui elles sont souvent mentionnées’ ». « Dans
certaines régions, elles surgissent et se développent, sauf exception, a ’intérieur de I’Eglise
[...], ou bien enfin elles réunissent les chrétiens la ou la pénurie de prétres ne favorise pas la
vie normale d’une communauté paroissiale. » « Dans d’autres régions, au contraire, des
communautés de base s’assemblent dans un esprit de critique acerbe de 1’Eglise qu’elles
stigmatisent volontiers comme “ institutionnelle ” et a laquelle elles s’opposent comme des
communautés charismatiques, libres de structures, inspirées seulement par 1’évangile ». « Dans
cette ligne, leur inspiration principale devient trés vite idéologique, et il est rare qu’elles ne
soient pas assez tot la proie d’une option politique, d’un courant, puis d’un systéme, voire d’un
parti, avec tout le risque que cela comporte d’en devenir I’instrument ». « Celles qui se
réunissent en Eglise pour s’unir a I’Eglise et pour faire croitre I’Eglise [...] seront un lieu
d’évangélisation, au bénéfice des communautés plus vastes, spécialement des Eglises
particuliéres et elles seront une espérance pour 1 I’Eglise universelle ». Leurs caractéristiques
sont les suivantes : elles cherchent leur aliment dans la Parole de Dieu ; elles évitent la tentation
toujours menagante de la contestation systématique ; elles restent fermement attachées a |
I’Eglise locale ; elles gardent une sincére communion avec les Pasteurs ; elles croissent chaque
jour en conscience, z¢le, engagement et rayonnement missionnaire.

Le pape décrit donc les destinataires de 1’évangélisation en commengant par ceux qui
n’ont jamais connu pas I’évangile, soit dans les sociétés chrétiennes, soit chez les fideles des

% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 54.
* Paul VI, Evangelii nuntiandi, 55.
* Paul VI, Evangelii nuntiandi, 56.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 57.
5 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 58.



autres religions. Ensuite il se tourne vers les fidéles eux-mémes, pratiquants et non pratiquants ;
puis il revient aux incroyants. Enfin, curieusement il aborde les communautés de base, qui
devraient plutot étre abordées dans le chapitre suivant, sur les ouvriers de la mission.

Chapitre VI : les ouvriers de I’évangélisation
Toute I'Eglise

Le théme principal de ce chapitre est que I’Eglise toute entiére est missionnaire. Cela
entraine que 1’évangélisation est un acte ecclésial et pas seulement individuel. Cela nous
apprend aussi que «aucun ¢évangélisateur n’est le maitre absolu de son action
évangélisatrice®® ». Cette évangélisation se fait dans le cadre de I’Eglise universelle, mais a
partir des Eglises particuliéres®. Cela permet de transposer le message évangélique « dans le
langage que ces hommes comprennent, puis de I’annoncer dans ce langage®! ». Cela ne doit pas
empécher de « de garder inaltérable le contenu de la foi catholique que le Seigneur a confié¢ aux
Apotres®? ».

Du pape aux religieux

Dans cette perspective, le role du pape est important : « Le Successeur de Pierre est ainsi,
par la volonté du Christ, chargé du ministére prééminent d’enseigner la vérité révélée® ». Les
évéques et les prétres sont responsables a un titre spécial de I’évangélisation®®. Les religieuses
et les religieux, aussi : « Grace a leur consécration religieuse, ils sont par excellence volontaires
et libres pour tout quitter et aller annoncer 1’Evangile jusqu’aux confins du monde. Ils sont
entreprenants, et leur apostolat est marqué souvent par une originalité, un génie qui forcent
I’admiration® ».

Les laics

Quant aux laics, «leur tdche premicére et immédiate n’est pas I’institution et le
développement de la communauté ecclésiale — c’est 1a le role spécifique des Pasteurs —, mais
c’est la mise en ceuvre de toutes les possibilités chrétiennes et évangéliques cachées, mais déja
présentes et actives dans les choses du monde. Le champ propre de leur activité évangélisatrice,
c’est le monde vaste et compliqué de la politique, du social, de I’économie, mais également de
la culture, des sciences et des arts, de la vie internationale, des mass media ainsi que certaines
autres réalités ouvertes a 1’évangélisation comme sont I’amour, la famille, 1’éducation des
enfants et des adolescents, le travail professionnel, la souffrance® ». La famille est donc
importante dans I’évangélisation : « Au sein donc d’une famille consciente de cette mission,
tous les membres de la famille évangélisent et sont évangélisés. Les parents non seulement

% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 59.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 60.
8 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 61 et 62.
& Paul VI, Evangelii nuntiandi, 63.
8 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 65.
8 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 67.
8 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 68.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 69.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 70.

10



communiquent aux enfants 1’évangile mais peuvent recevoir d’eux ce méme évangile
profondément vécu®’ ». Une attention spéciale est accordée aux jeunes : « Il faut par ailleurs
que les jeunes, bien formés dans la foi et la priere, deviennent toujours davantage les apotres de
la jeunesse®® ».

Les ministeres laics

Le pape attire aussi I’attention sur les ministéres laics : « 1’Eglise reconnait la place de
ministéres non ordonnés, mais qui sont aptes a assurer un service spécial de I’Eglise [...]. Un
regard sur les origines de I’Eglise est trés éclairant et fait bénéficier d’une antique expérience
en matiére de ministéres, expérience d’autant plus valable qu’elle a permis a I’Eglise de se
consolider, de croitre et de s’étendre [...]. De tels ministéres, nouveaux en apparence mais tres
liés a des expériences vécues par I’Eglise tout au long de son existence — par exemple ceux de
catéchetes, d’animateurs de la priére et du chant, des chrétiens voués au service de la Parole de
Dieu ou a I’assistance des fréres dans le besoin, ceux enfin des chefs de petites communautés,
des responsables de mouvements apostoliques ou autres responsables —, sont précieux pour
I’implantation, la vie et la croissance de 1’Eglise et pour sa capacité d’irradier autour d’elle et
vers ceux qui sont au loin. Nous devons aussi notre estime particuliere a tous les laics qui
acceptent de consacrer une partie de leur temps, de leurs énergies, et parfois leur vie entiére, au
service des missions [...]. Nous souhaitons vivement que, dans chaque Eglise particuliére, les
évéques veillent a la formation adéquate de tous les ministres de la Parole® ».

Chapitre VII : L Esprit de I’évangélisation
Le pape termine en insistant sur le role de I’Esprit Saint dans 1’évangélisation.

« Il n’y aura jamais d’évangélisation possible sans I’action de /’Esprit Saint [...]. En fait,
ce n’est qu’apres la venue du Saint-Esprit, le jour de la Pentecdte, que les Apotres partent vers
tous les horizons du monde pour commencer la grande oeuvre d’évangélisation de I’Eglise [....].
C’est grace a I’appui du Saint-Esprit que I’Eglise s accroit [...]. Il agit en chaque évangélisateur
qui se laisse posséder et conduire par lui [...]. Nous vivons dans I’Eglise un moment privilégié
de I’Esprit’® ». Le pape fait ici allusion au mouvement du renouveau charismatique dans
I’Esprit.

Il débouche sur 1’encouragement aux évangélisateurs: « Il faut que notre zele
évangeélisateur jaillisse d’une véritable sainteté de vie alimentée par la priere et surtout par
I’amour de I’Eucharistie, et que, comme nous le suggere le Concile, la prédication a son tour
fasse grandir en sainteté le prédicateur’! ». Le pape insiste en plus sur 'unité des chrétiens
nécessaire pour 1’évangélisation : « Evangélisateurs, nous devons offrir aux fidéles du Christ,
non pas I’image d’hommes divisés et séparés par des litiges qui n’édifient point, mais celle de
personnes miries dans la foi [...]. Nous voudrions insister sur le signe de 1’unité entre tous les

8 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 71.
% Paul VI, Evangelii nuntiandi, 72.
8 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 73.
" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 75.
" Paul VI, Evangelii nuntiandi, 76.

11



chrétiens comme voie et instrument d’évangélisation’? ». Et surtout, le pape souligne le role de
I’amour dans D’annonce de [’évangile: « L’ceuvre de 1’évangélisation suppose, dans
I’évangélisateur, un amour fraternel toujours grandissant envers ceux qu’il évangélise [...]. Un
signe d’amour sera aussi 1’effort de transmettre aux chrétiens non pas des doutes et des
incertitudes nés d’une érudition mal assimilée, mais des certitudes solides, parce que ancrées
dans la Parole de Dieu’? ».

Le pape conclut par un encouragement : « Notre époque connait également de nombreux
obstacles, parmi lesquels Nous nous contenterons de mentionner le manque de ferveur. Il est
d’autant plus grave qu’il vient du dedans ; il se manifeste dans la fatigue et le désenchantement,
la routine et le désintérét, et surtout le manque de joie et d’espérance. Nous exhortons donc tous
ceux qui ont a quelque titre et a quelque échelon la tiche d’évangéliser a alimenter en eux la
ferveur de I’esprit [...]. Gardons donc la ferveur de I’esprit’ ».

Conclusion

On voit combien le pape a voulu rendre compte de mani¢re compléte et équilibrée aux
intuitions des peres synodaux. Cela se voit en particulier au chapitre II (Qu est-ce
qu’évangéliser ?) . le pape opeére un balancement entre 1’annonce aux personnes et
I’évangélisation des cultures, le témoignage silencieux et I’annonce explicite, 1’adhésion du
ceeur et I’adhésion a I’Eglise. Dans le chapitre 111 (Le contenu de I’évangélisation), le pape crée
un équilibre entre le contenu doctrinal de I’évangélisation, ou le salut, et son contenu social, ou
la libération. Dans le chapitre IV (Les voies de [’évangélisation), le pape opere une progression
dans les moyens de I’évangélisation en partant du témoignage, puis en passant par la
prédication, puis par I’enseignement catéchétique, pour arriver aux moyens de communication
sociale. Il revient ensuite au contact personnel, pour en arriver aux sept sacrements, puis a la
piété populaire. Il souligne celle-ci et la réhabilite. Dans le chapitre V (Les destinataires de
[’évangélisation), on sent une certaine hésitation; le pape commence par ceux qui ne
connaissent pas Jésus-Christ et débouche sur les fideles d’autres religions, tout en évoquant le
dialogue inter-religieux, puis il indique comme destinataires les fideles eux-mémes, puis les
incroyants, pour revenir aux non-pratiquants et terminer sur les communautés de base. Il insiste
sur celles-ci, évoque le discernement nécessaire a leur sujet et parle d’elles juste avant d’aborder
les ouvriers de I’évangélisation. Au chapitre VI (Les ouvriers de [’évangélisation), le pape
avance le théme préférentiel du synode, selon lequel toute 1’Eglise est missionnaire. Il passe
cependant directement en revue toute la hiérarchie : le pape, les évéques, les prétres, les
religieuses et religieux, pour en arriver enfin aux laics. Il développe cependant ce dernier aspect,
mais développe une idée peu développée auparavant : I’institution de ministeres laics. Le
dernier chapitre, le chapitre VII (L Esprit de [ ’évangélisation) insiste sur le role de 1’Esprit Saint
dans 1’évangélisation et encourage les évangélisateurs, en faisant allusion aux groupes du
renouveau dans I’Esprit. Beaucoup de ces éléments sont encore actuels, méme si aujourd’hui
on voudrait savoir mieux ce que signifie 1’évangélisation des cultures, développer les médias
sociaux, mettre en ceuvre les ministeres laics et souligner le role des sacrements dans
I’évangélisation.

2 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 77.
3 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 79.
"4 Paul VI, Evangelii nuntiandi, 80.

12



