'p)
To)
—
c
=
wn
>
2
(Sl
()
e}
Q_
S
)
O
S
S
Y]
-0
()
-+
¢ 8
(o)
Q_
[3)
| T8
S
o
IS
)
o
X
B
S
o
c
o
-+~
Y}
o
&
c
[\5]
QL
{2
S
(\J)
&
QL
o
S
o
S
(\}]
O




FRERES D€
SAINT-JEAN

Frere Frangois-Xavier Cazali

Prieur général

DECRET DE PROMULGATION

Par la présente, j’approuve et promulgue la Ratio formationis Congregationis Sancti Johannis.

Cette promulgation est un achévement et une étape. Elle est 'achevement d’un travail
commandeé par le Chapitre général 2016 pour répondre a la demande de I'Eglise que ne satisfaisait
pas nos textes précedents.

Coincidant a une étape de réforme en profondeur, ce travail a atteint I'objectif fixé d’'une
large mise a contribution de toute la Congrégation dans ses difféerentes instances : freres engageés
dans la formation, supérieurs, chapitres locaux, vicariaux et pro-provinciaux, Chapitres généraux
2019 et 2022, ce dernier m’ayant encouragé a promulguer ce texte. Des sceurs de Saint-Jean ont
aussi contribué, des oblats, ainsi que plusieurs experts qualifiés extérieurs a la Communauté. Les
remarques constructives des uns et des autres ont été intégrées avec une bonne qualitée de dialogue
qui a permis une évolution continue au cours des années de rédaction.

Grace aux compétences mobilisées, le document final constitue pour la Congrégation un
pas en avant a plusieurs points de vue, dont en particulier : le fait de penser la formation a partir de
la formation permanente, de penser les étapes de la vie religieuse et leurs enjeux en termes de
formation, I’élargissement du champ de la formation a six dimensions clairement distinguées, une
explicitation plus approfondie des étapes de la formation initiale, I'intégration de I'apport des
sciences humaines... Dans tous ces domaines, cette Ratio formationis est I'aboutissement d’une
mise & jour qui intégre efficacement les enseignements et directives ecclésiales des dernieres
décennies tout en faisant parler le charisme spécifique de la Congrégation dans le langage de la

formation.

Cette promulgation est aussi une étape, car cette Ratio doit étre révisée plus tard en
fonction du Droit propre de la Congrégation qui est aujourd’hui en chantier.

Relevons que cette Ratio avait a répondre aussi a deux défis. Le premier était de participer
au travail que la Congrégation fait pour exprimer son charisme a nouveaux frais, et sans que les
textes de référence (Constitutions et Directoire) soient encore mis a jour. Dans cet esprit, aprés
m’étre concerté avec le Maitre des études, javais demandé a I'équipe de rédaction qui
m’interrogeait a ce sujet d’éviter les citations de nos textes fondateurs historiques, dont le statut

était en question. Entretemps, le Chapitre général 2022 a décidé au cours de sa premiere session

Fréres de Saint-Jean — Secrétariat général — 3, rue de I'ancien séminaire — F-71390 Fley

Tel : + 33 (0)3-85-98-11-58 - Mail : prieur.general(@stjean.com — www.freres-saint-jean.org



de retirer la Regle de vie des Constitutions, et de lui retirer son statut de texte fondamental de
reférence. La discussion au Chapitre général du statut des deux Chartes a pour sa part été reportée
faute de temps. Sans préjuger de la valeur de certaines des intuitions et enseignements qu'’ils
peuvent contenir (un certain nombre de leurs thémes, qui font partie du patrimoine
communautaire, affleurent d’ailleurs ici et la dans la Ratio), citer ces trois textes aurait donc éte
délicat ou ambigu dans ce contexte, et cela le restera tant qu’un discernement apaisé et avec le
recul suffisant n’aura pas eté fait a leur sujet. Le Chapitre général 2022 n’a pas estime opportun de
le faire et a souhaité donner la priorité au travail sur les Constitutions. Le texte de la Ratio s’appuie
en revanche de maniere explicite sur les travaux et déclarations sur le charisme des Chapitres
généraux 2019 et 2022. A ce point de vue donc, le texte de la Ratio correspond a I'étape actuelle
du cheminement de la Congrégation.

Le second défi était de faire court pour donner une vision synthétique des principes
présidant a la formation dans la Congrégation des Freres de Saint-Jean, tout en répondant a la
remarque des formateurs et d’'un certain nombre de fréeres qui se plaignaient d’avoir des textes trop
théoriques pour se guider, et qui réclamaient de descendre dans le concret. Il fallait par ailleurs
aborder de maniére suffisamment pédagogique des thématiques nouvelles. Cette équation
impossible n’a pas pu étre résolue et le texte a un volume trop important pour étre lisible de bout
en bout sans effort. Des tables en annexes permettent toutefois une consultation plus facile. Ceci
correspond également a une étape, le moment pouvant venir ultérieurement pour un compendium

ou pour la rédaction d’une nouvelle version plus ramassée apres la réforme des Constitutions.

Ces remarques étant faites, il convient de saluer ici toute 'équipe de rédaction qui s’est
depensée sans compter, se mettant a I’écoute et au service de tous, ainsi que les nombreux
contributeurs. Je les remercie chaleureusement de nous donner le moyen de nous renouveler dans
une compréhension plus approfondie de notre formation de Freres de Saint-Jean. La lecture de ce
document et sa mise en ceuvre sera profitable a tous : fréres en formation permanente, formateurs,

et freres en formation initiale.

Fait a Rimont le 23 décembre 2022.

vgmms_o§3~ dewk t-&.i .

Frére Frangois-Xavier Cazali c.s.j.

Prieur général



Chapitre 1 : Entrer dans notre charisme
Chapitre 2 : Contextes et orientations actuelles de notre formation

Chapitre 3 : Qu’est-ce que la formation ?
Chapitre 4 : Les protagonistes de la formation

Chapitre 5 : Les orientations spécifiques de la formation initiale
Chapitre 6 : Le role essentiel des formateurs

Chapitre 7 : Formation spirituelle
Chapitre 8 : Formation humaine
Chapitre 9 : Formation intellectuelle

Chapitre 10 : Formation aux vceux (consécration)
Chapitre 11 : Formation communautaire (communion)
Chapitre 12 : Formation apostolique (mission)

Chapitre 13 : Quelques moments clés de la formation permanente

Chapitre 14 : Le pré-noviciat

Chapitre 15 : Le noviciat

Chapitre 16 : La profession temporaire

Chapitre 17 : Les premiéres années de profession perpétuelle

h |



Actes 2022
Actes 2022
Can.

CEC

CEF
CIVCSVA
CG 2019
CG 2022
COFASA
Const.

CRF

Dir.

DF

DPES

DV
EG
EN
FR
GS
IMF
LG
oT
PC
PDV
Pl
PO
RC
RF
RFIS
SAO
SDP
VC
VD
VFC
VN

TABLES DES ABREVIATIONS

Actes du Chapitre général 2019

Actes du Chapitre général 2022

Code de droit canonique

Catéchisme de I’Eglise catholique

Conférence des évéques de France

Congrégation pour les Instituts de vie consacrée et les Sociétés de vie apostolique
Déclaration du Chapitre général de la Congrégation Saint-Jean 2019

Texte du Chapitre général de la Congrégation Saint-Jean 2022 sur le charisme
Commission sur la formation a I'accompagnement spirituel et de I'affectivité (2019-2022)
Constitutions de la Congrégation Saint-Jean (2019)

Commission ratio formationis (2016-2022)

Directoire de la Congrégation Saint-Jean (2019)

CIVCSVA, Le don de la fidélité, la joie de la persévérance (2020)

CONGREGATION POUR L'EDUCATION CATHOLIQUE, Directives pour la préparation des éducateurs en
séminaire (1993)

Concile Vatican Il, Dei Verbum (1965)

FRANGOIS, Evangelii gaudium (2013)

PAuL VI, Evangelii nuntiandi (1975)

JEAN-PAUL II, Fides et ratio (1998)

CONCILE VATICAN Il, Gaudium et spes (1965)

CIVCSVA, Identité et mission du religieux frére dans I’Eglise (2015)
CONCILE VATICAN Il, Lumen gentium (1964)

CONCILE VATICAN Il, Optatam totius (1965)

CONCILE VATICAN Il, Perfectae caritatis (1965)

JEAN-PAUL Il, Pastores dabo vobis (1992)

CIVCSVA, Potissimum institutioni (1990)

CONCILE VATICAN I, Presbyterorum ordinis (1965)

CIVCSVA, Repartir du Christ (2000)

Ratio formationis congregationis Santi loannis (2022)
CONGREGATION POUR LE CLERGE, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (2016)
CIVCSVA, Le service de I'autorité et I'obéissance (2008)

Statut dérogatoire des Provinces voté au Chapitre général 2022
JEAN-PAUL I, Vita Consecrata (1996)

BENOIT XVI, Verbum Domini (2010)

CIVCSVA, La vie fraternelle en communauté (1994)

CIVCSVA, A vin nouveau, outres neuves (2017)



INTRODUCTION GENERALE

1. Qu’est-ce qu’une ratio formationis ?

1. 81. L'Eglise demande que chaque Congrégation définisse les voies propres de sa formation dans
une ratio formationis, « c'est-a-dire un projet de formation inspiré du charisme fondateur, qui présente
de maniere claire et dynamique le chemin a suivre pour assimiler pleinement la spiritualité de I'Institut.
La ratio répond aujourd'hui a une véritable urgence: d'un c6té, elle montre comment transmettre
I'esprit de I'Institut, pour qu'il soit vécu authentiquement par les nouvelles générations, dans la diversité
des cultures et des situations géographiques ; d'un autre c6té, elle expose aux personnes consacrées
les moyens de vivre cet esprit dans les différentes étapes de I'existence, en progressant vers la pleine
maturité de la foi au Christ » (VC 68).

82. La Ratio formationis congregationis ne remplace pas les Constitutions ou le Directoire ; elle les
compléte en présentant les axes essentiels de la formation ainsi que les moyens pédagogiques qui
permettent sa mise en ceuvre. Elle fait partie de ce que le canon 587 appelle les « autres codes » - textes
complémentaires du « code fondamental » que sont les Constitutions.

83. Clest le Prieur général qui la promulgue, en concertation avec le Responsable général de la
formation. Il peut toutefois associer la Congrégation a sa rédaction et le Chapitre général a la validation
de ses axes fondamentaux.

2. Pourquoi promulguer une ratio formationis aujourd’hui ?

2. 81. La ratio formationis définit l'esprit, les normes et les moyens de la formation dans la
Congrégation. Elle est un texte situé historiquement, qui est appelé a évoluer en fonction des conditions
du monde, de I'Eglise et de la Congrégation. Elle doit prendre en compte : les contextes actuels de la
formation, les normes et orientations édictées par le Dicastére pour les Instituts de Vie Consacrée et les
Sociétés de Vie Apostolique, le charisme propre de notre Communauté.

82. Jusqu'a présent, les Constitutions, le Directoire et méme la Charte de formation de 1995
n‘avaient répondu que partiellement & la demande de I'Eglise. C'est d'abord pour cette raison que le
Chapitre général de 2016 a demandé au Prieur général de préparer un texte qui explicite les chemins
propres de notre formation en répondant aux prescriptions de I'Eglise. Au terme du processus de
rédaction, il apparait que, dans notre contexte actuel de réforme, ce document fournit a chaque frére
des points de repéres pertinents pour son chemin de formation. Pas loin de 50 ans apreés la fondation
de la Congrégation, il est opportun qu'un travail de fond ait été opéré en vue de soutenir la formation
permanente des fréres.

§3. Du fait de sa promulgation, la présente ratio formationis congregationis abroge la précédente
Charte de formation.

3. Comment cette ratio formationis a-t-elle été rédigée ?

3. 81. Suite a la décision du Chapitre général de 2016, une commission de rédaction de la ratio
formationis a été mise en place. Celle-ci, aprés avoir consulté d'autres instituts religieux et étudié les
demandes du magistére récent, a opéré une large consultation des fréres et des prieurés dans
I'ensemble de la Congrégation. Le travail de préparation de cette ratio formationis a finalement pris la
forme d'un ample travail de formation permanente pour tous ceux qui y ont collaboré ; de nombreux



fréres ont pu approfondir leur compréhension de la vie consacrée, de notre charisme et de la formation
en général ou dans tel domaine particulier.

82. La commission a eu le souci de prendre en compte l'avis d'une grande variété de fréres
provenant de I'ensemble des régions de la Communauté, d'associer les Sceurs de la Famille Saint-Jean
a ce travail autant que possible, dintégrer les évolutions du magistére récent de I'Eglise, de soumettre
son travail a un regard extérieur a la Congrégation, d'y associer des femmes laiques et consacrées.

§3. Apres avoir été informé des axes principaux du texte et des intentions qui ont présidé a sa
rédaction, le Chapitre général de 2022 a encouragé le Prieur général a promulguer ce document. Au vu
des nombreuses consultations opérées, on peut dire que ce texte est le fruit d'un travail de I'ensemble
de la Congrégation, chacun ayant contribué a son propre niveau.

4. Quelle est la valeur prescriptive du texte ?

4. §1.Llaratio formationis définit un cadre de formation pour I'ensemble des fréeres de la Congrégation.
Elle comporte une dimension normative qui n'a pas la méme portée en chaque section. Les axes de la
formation permanente dessinent une direction qui est une norme pour la croissance des fréres ; le texte
comporte pourtant de nombreux éléments qui sont de 'ordre du conseil ou de 'explication. De maniére
générale, les chapitres qui concernent la formation initiale ont une valeur prescriptive pour les jeunes
freres et pour les formateurs. La valeur normative du texte est précisée en chaque lieu, le plus souvent
dans les introductions de chapitres ou de parties. Un tableau récapitulatif se trouve en annexe.

82. Les normes établies par la ratio formationis devraient étre interprétée en dépendance des
Constitutions et Directoires, référence premiére pour notre vie et de notre formation. Le Chapitre
général de 2022 ayant ordonné la révision des Constitutions, on accueillera dans un premier temps
cette ratio comme étant la référence la plus conforme aux intentions actuelles de la Communauté sur
la formation. La ratio devra toutefois s'ajuster progressivement au texte révisé des Constitutions - qui
restent la norme principale de notre vie; une nouvelle version de la ratio congregationis devra étre
promulguée une fois la réforme des Constitutions achevée.

§83. Il sera peut-étre déconcertant pour certains que cette ratio doive étre reprise si rapidement.
L'évolution rapide de ces textes dans les années a venir est due au contexte actuel de réforme de la
Communauté. Il importe toutefois de s’habituer au fait que, par sa nature méme, la ratio formationis est
un texte a durée de vie limitée. Bien qu'elle fournisse des éléments qui permettent réellement de vivre
aujourd'hui de notre charisme, la ratio congregationis n'est pas comme un texte fondateur qui serait écrit
une fois pour toutes; afin d'étre pertinente, elle doit étre révisée périodiquement en fonction des
contextes de I'Eglise, du monde et de notre Institut. En ce sens, les versions successives de la ratio
formationis congregationis comporteront toujours un aspect incomplet et imparfait - ce qui n'empéche
pas de trouver dans cette ratio un guide sr pour sa formation.

5. Un texte qui concerne avant tout la formation permanente

5. 81.Un des points forts de cette ratio formationis est d'avoir pris en compte le fait que la formation
n'est pas une simple préparation a notre vie, mais qu'elle définit une dynamique constitutive de la vie
consacrée ; la formation dont se préoccupe ce texte est donc avant tout la formation permanente.
L'ambition de ce document est de fournir aux fréres de tout age, de toute génération et de toute culture
les moyens pédagogiques qui pourront les aider a vivre plus profondément du charisme de la
Communauté en se mettant quotidiennement a I'écoute de Dieu, en vue de porter du fruit (cf. Jn 15, 5).

§2. La formation initiale, qui prend sa juste place quand elle est considérée comme un moment -
essentiel - de la formation permanente, n'est pas absente de cette ratio. Les chapitres qui la concernent
viennent pourtant toujours aprés ceux qui présentent la formation permanente, afin de profiter de leur
éclairage.



6. Ratio congregationis et ratio provincialis

6. 81. La ratio formationis congregationis, qui fixe les aspects fondamentaux de la formation d'un Frére
de Saint-Jean, s'applique a toute la Congrégation, dans chacune de ses provinces. Elle devra étre
complétée dans chaque Province par une ratio formationis provincialis qui prenne en compte les
conditions et enjeux propres a la région ainsi que certaines particularités légitimes’.

82. Chaque ratio provincialis devra préciser : le contexte pédagogique, affectif, intellectuel, culturel
et missiologique particulier de la région ; des points propres a la région ; la description des partages de
responsabilité propres au contexte; des indications pour la rédaction des programmes de chaque
maison de formation initiale.

83. L'adaptation de la ratio formationis congregationis a la Province sera menée par le Prieur
provincial et son conseil de formation. Ce travail doit favoriser I'écoute et la créativité en vue de la
persévérance de la vie consacrée et de la pérennité des missions. Il contribue a I'implication de tous les
fréres dans le développement, I'amélioration et l'ajustement constants de la formation dans la
Communauté. Dans le processus de rédaction de la ratio provincialis, il est souhaitable que le Chapitre
provincial soit consulté.

84. Chaque ratio formationis provincialis devra étre approuvée par le Prieur général avant d'étre
promulguée.

7. Présentation du plan

7. 81. Cette ratio formationis congregationis est élaborée en trois parties, présentées chacune en son
lieu:

e La premiére partie donne des points de repére généraux sur la formation : I'objectif principal
de la formation qui est de former des Fréres de Saint-Jean (ch. 1) aujourd’hui (ch. 2); les
dynamiques sous-jacentes a la formation (ch. 3) et les responsabilités de chacun (ch. 4); les
aspects spécifiques de la formation initiale (ch. 5-6).

e La deuxiéme partie expose en détail la pédagogie de notre formation permanente. Celle-ci se
déploie selon les six dimensions de la formation: spirituelle (ch.7), humaine (ch. 8),
intellectuelle (ch. 9), religieuse selon les voeux (ch. 10), communautaire (ch. 11) et apostolique
(ch. 12).

e La troisieme partie reprend la formation permanente sous le point de vue de ses étapes. Elle
détaille ainsi les enjeux et la pédagogie propre a certains moments clés de notre chemin de
formation (ch. 13) et s'arréte avec insistance sur les étapes de la formation initiale (ch. 14-17),
qui préparent les jeunes freres a entrer dans la vie pleine de profes perpétuel toujours en
formation (cf. VC 68).

§2. Des annexes viennent compléter le document sur plusieurs points spécifiques qui méritent une
attention particuliere ou un développement plus long.

8. Comment utiliser ce texte avec profit ?

8. 81. La ratio formationis n'a pas d'abord été congue pour étre lue d'un trait, méme s'il est bon que
chaque frere l'ait lue au moins une fois en entier2. On en tirera un meilleur profit en la prenant comme
un document de référence quon lit progressivement, en prenant le temps de s'interroger,
personnellement ou en communauté. Une approche par chapitre ou par theme est recommandée
(cf. Annexe 1).

82. La ratio est une référence qui peut servir :

" Voir 'Annexe 3 sur la rédaction des rationes provinciales.
2 pour les fréres ayant déja achevé leur formation initiale, il s'agit surtout de lire les chapitres 1-4; 7-12; 13.

8



a chaque frére pour relire son propre parcours, se stimuler dans sa formation permanente et
progresser en s'appuyant sur les outils pédagogiques proposés dans chacun des domaines ou
pour les différents moments forts ;

aux fréres en formation initiale pour s'investir dans leur propre formation et aux formateurs
pour mettre en place la pédagogie adéquate ;

aux maisons de formation pour établir leur programme de formation local ;

aux chapitres conventuels pour prendre la responsabilité de la formation de chacun de leurs
membres et de la communauté locale dans son ensemble ;

aux prieurs et aux fréres pour soutenir ceux qui traversent une épreuve ;

a chaque Province, spécialement au Prieur provincial et au responsable provincial de formation,
pour animer la formation permanente dans sa région, guider la rédaction de la ratio provincialis
et travailler a sa mise en ceuvre.

83. Pensée en priorité pour accompagner chaque frére et chaque prieuré dans sa formation
permanente, cette ratio congregationis est un support utile pour :

travailler avec son accompagnateur spirituel ou son prieur sur un point de croissance ;

guider la relecture de la retraite annuelle ou enrichir son examen de conscience ;

faire le point sur son parcours de formation initiale puis de formation permanente, et identifier
des points a compléter ;

se donner un programme de formation personnelle ;

inspirer I'exhortation du prieur ou un échange fraternel au cours du chapitre de communauté ;
travailler un point de croissance communautaire en chapitre conventuel ;

animer un travail intellectuel communautaire ou une rencontre provinciale ;

favoriser des échanges entre fréres sur notre vocation et notre maniére de la vivre...

84. On devrait tirer grand profit de 'Annexe 1 qui propose plusieurs parcours de lecture et des
modeles de séance de travail pour le chapitre conventuel ou le travail intellectuel communautaire.
L'index et la table seront également utiles pour sélectionner la matiére qu'on veut approfondir. Pour
aller plus loin, il est parfois utile de se référer directement aux documents du Magistére mentionnés
dans le texte.

85. Cette ratio formationis congregationis atteindra son but si elle occasionne des échanges entre
freres, un mdrissement personnel sur tel ou tel point, le désir d'aller voir plus loin et de continuer a se
former par des lectures personnelles ou par la participation a des sessions, si elle contribue enfin a la
joie de répondre en fréres a une méme vocation... et si elle suscite le souci d'en écrire une meilleure
version par la suite !



PREMIERE PARTIE

Points de repéres généraux sur la formation

= % > g -lﬂ'\ - I 4 2 # 3
2 ¢ O~ o) “ L uye e
F % ; -8 ‘ " e s
- . ,A/“ ,‘“ ‘ .‘
"u . - - 3%
2% . 4 L s 2 L
*e- - ‘ ™ e # &
v -
- s .
T
e S ~me
£ (

-




1.

INTRODUCTION DE LA 1°¢ PARTIE

Intention de cette partie

9. §1.Dans la période de réforme que nous traversons, il a semblé important de prendre le temps de
donner certains points de repéres, parfois trés fondamentaux, sur la nature de la formation et la forme
gu'elle prend chez nous :

certains aspects déja présents dans notre vie devaient étre soulignés pour que chaque frere
puisse s'appuyer dessus sans crainte (richesse du charisme, points forts de notre formation,
importance de la recherche de la vérité, etc.);

d'autres aspects qui ont pu manquer par le passé ou ne pas étre explicités avec suffisamment
de clarté devaient étre clarifiés (priorité de la formation permanente, caractére intégral de la
formation, nature ecclésiale et apostolique de la formation, partage des responsabilités dans la
croissance, importance de 'accompagnement, etc.) ;

il importait aussi de prendre plus explicitement en compte les contextes dans lesquels nous
vivons (mondialisation, culture numérique, confusion de I'ésotérique et du religieux, etc.) ;

les procédures de la formation initiale, enfin, devaient étre mises a jour et exposées clairement,
pour que soit pris en compte le labeur important fourni par les formateurs depuis un bon
nombre d'années (nature de la formation de personnes adultes, travail en équipes de
formateurs, distinction professeur-formateur, etc.).

82. Les points de repére présentés dans cette partie dessinent une vision d'ensemble de la
formation, qui fonde la dynamique de croissance continuelle proposée dans cette ratio ainsi que le
travail pédagogique de la formation initiale. Ce balisage est nécessaire pour bien comprendre ce qui fait
vraiment le contenu de notre formation permanente (2¢ partie) et s'approprier les moyens de croissance
proposés par la Congrégation en conformité avec l'enseignement de I'Eglise, la tradition de la vie
consacrée et notre charisme (3¢ partie).

2. Présentation du plan

10. Trois sections se succédent dans cette partie :

La premiére section se concentre sur l'objet principal de la formation : former des Fréres de
Saint-Jean, c'est-a-dire des religieux faconnés par le charisme de notre Congrégation (ch. 1),
cherchant a vivre quotidiennement de cette grace dans le contexte actuel (ch. 2).

La deuxiéme section résume ce que représente pour nous la formation. Afin de mieux coopérer
a notre formation, il convient d'en comprendre les contours et les dynamiques sous-jacentes
(ch. 3). Cette formation implique l'investissement de nombreux protagonistes qui jouent chacun
un réle propre (ch. 4).

La troisieme section s'intéresse aux objectifs spécifiques de la formation initiale, qui joue un
réle décisif dans notre parcours de formation, bien qu’elle soit premiére dans le temps et tienne
un réle inaugural. On précise alors les visées propres de cette période (ch. 5) ainsi que le réle
crucial des formateurs (ch. 6).

11






Chapitre 1:
ENTRER DANS NOTRE CHARISME

11. 81. Les différents éléments qui composent notre vocation forment ensemble un visage original de
la vie chrétienne et de la consécration religieuse : le charisme de la Congrégation Saint-Jean ; celui-ci est
un don fait par 'Esprit & chacun des fréres de la Congrégation au bénéfice de I'Eglise. Répondre a l'appel
de Dieu sur nous, c'est d'abord travailler a devenir des Fréres de Saint-Jean en transcrivant dans notre
vie cette grace que I'Esprit donne a notre Institut pour le service de I'Eglise. Nous participons ainsi a la
vie de I'Eglise, selon 'appel de Dieu, en communion avec les autres membres du corps du Christ.

82. La formation d'un Frére de Saint-Jean consiste donc principalement dans une participation de
plus en plus effective au charisme de la Congrégation. C'est lui qui guide notre réponse quotidienne a
l'appel du Christ au sein de I'Eglise. Devenir Frére de SaintJean réclame donc d’expérimenter et
d'approfondir I'esprit propre de notre Institut (1), de participer & sa mission propre au sein de I'Eglise (1),
d'épouser le mode de vie de la Congrégation (Ill), de nous insérer dans son histoire (IV).

|.  DECOUVRIR, EXPERIMENTER ET APPROFONDIR L’ESPRIT PROPRE DE
NOTRE INSTITUT

12. Cette section décrit les différentes composantes de I'expérience que I'Esprit nous donne de vivre
et qui se trouve a la racine de notre vocation ; ces divers aspects forment ensemble la figure de la
sainteté qu'il nous est demandé de rechercher.

1. Suivre Jésus comme Jean |’a suivi et se consacrer a lui

13. 81. Désireux de mener « une vie religieuse dans l'esprit du disciple bien-aimé » (CG 2022), nous
prenons Jean comme modéle de notre vie consacrée. « Aux cotés de Marie, Jean est parmi les premiers
d'une longue suite hommes et de femmes qui, depuis les origines de I'Eglise et jusqu’a la fin, saisis par
'amour de Dieu, se sentent appelés a suivre 'Agneau immolé et vivant partout ou il va (cf. Ap 14, 1-5) »
(VC 23).

82. Notre formation s'appuie ainsi de maniere particuliére sur la figure et les écrits du disciple bien-
aimé. « Témoin privilégié du mystere pascal, Jean a reposé sur la poitrine du Seigneur ; il a vu de ses
yeux le sang et I'eau couler du c6té du crucifié, et, au tombeau vide, il a cru en la résurrection. Ses écrits,
interprétés en lien avec I'ensemble de I'Ecriture et & lintérieur de la Tradition vivante de IEglise,
nourrissent notre consécration et renouvellent notre élan missionnaire » (CG 2022).

83. Pour accomplir ce chemin a la suite du Christ, nous voulons développer en nous les trois
qualités que saint Thomas d’Aquin reconnait a Jean : la pureté de cceur, le zéle de la jeunesse et la
perspicacité de l'intelligence?.

3 Cf. Thomas D'AQUIN, Commentaire sur I'évangile de Jean, n. 2639.

13



2. Devenir des disciples bien-aimés de Jésus et demeurer en lui par une vie
d’oraison

14. 8§1.Jean est reconnu par la Tradition comme le « disciple bien-aimé », celui qui s'est penché sur la
poitrine du Maftre au cours de la derniére Cene (cf.Jn 13, 21). Convaincus que « le Seigneur désire faire
de [chaque chrétien] un disciple qui vit une amitié personnelle avec lui »4, nous voulons devenir a notre
tour des disciples bien-aimés de Jésus en accueillant la grace d'entrer dans son intimité.

82. « En se nommant "le disciple que Jésus aimait", Jean nous manifeste un aspect du mystére du
Christ. Il ne cherche évidemment pas a s'exalter lui-méme en se prétendant plus aimé que les autres !
Il cherche (...) @ mettre en lumiére le mystére de I'amitié divine, c'est-a-dire le mystére de I'amour de
prédilection du Seigneur a I'égard de chaque homme. (...) il veut nous faire comprendre que si nous
aimons Jésus, c'est parce que nous avons été aimeés les premiers ; que si nous avons un tant soit peu
d’'amour les uns pour les autres, c'est que nous sommes précédés par I'amour de Dieu »°.

83. Cette amitié se déploie pour nous avant tout dans une vie d'oraison a travers laquelle nous
initions, dans une foi vivante, un dialogue avec le Christ. L'oraison tient une place centrale dans notre
vie. « Les temps d'oraison silencieuse nous rassemblent et ponctuent nos journées ; ils nous donnent
d’accueillir en profondeur la Parole de Dieu. L'oraison est au coeur de notre vocation et de son
renouveau ; par elle, nous nous laissons travailler par I'Esprit-Saint; elle donne un élan a notre
consécration et rejaillit sur notre vie fraternelle et apostolique » (CG 2022).

3. Participer a I'ceuvre sacerdotale du Christ et nourrir un élan missionnaire

15. 81. Désireux de nous unir au Christ pour participer « a son ceuvre sacerdotale pour la gloire du
Pére et le salut des hommes, jusqu’a ce qu'il vienne » (CG 2022), nous faisons notre la priere sacerdotale
du Christ pour le salut des hommes, qui exprime « toute la portée missionnaire de I'Evangile de Jean
(...). Le but dernier de la mission est de faire participer a la communion qui existe entre le Pére et le Fils :
les disciples doivent vivre entre eux l'unité, demeurant dans le Péere et le Fils, afin que le monde
reconnaisse et croie (cf. Jn 17, 21-23) »°.

§2. A I'exemple de Jean, nous voulons étre ardents dans 'annonce de I'Evangile, gardant « la joie
d'évangéliser, méme lorsque cest dans les larmes qu'il faut semer »”. Les premiers freres ont été
frappés du fait que I'encyclique Evangelii nuntiandi, qui exprimait ce qu'ils voulaient vivre a été publiée
le jour méme ou ils se sont consacrés a la Trinité par les mains de Marie, le 8 décembre 1975. Nous
voulons ainsi demeurer avec créativité et audace a I'écoute des besoins d'un monde en mutation rapide
afin de conduire au Christ les personnes que nous rencontrons. L'accent mis sur la philosophie dans
notre formation nous dispose a dialoguer avec tout homme, y compris les non-croyants.

83. Dans I'Apocalypse, Jean «fait preuve d'une vive sensibilité pastorale a I'égard des chrétiens
persécutés, qu'il exhorte a rester solides dans la foi, a ne pas s'identifier au monde paien si fort ». Pour
cela, il leur transmet « la révélation, a partir de la mort et de la résurrection du Christ, du sens de

4 Cf. BENOIT XVI, Audience générale du 9 aodt 2006, « Jean, le théologien ».

> Frére Thomas JOACHIM, Lettre aux fréres pour le quarantiéme anniversaire de la Communauté, 8 décembre 2015.

6 Cf. JEAN-PAUL I, Redemptoris missio, n. 23 ; le pape continue : « C'est la un texte missionnaire significatif ! Il fait comprendre
gu'on est missionnaire avant tout par ce que l'on est, en tant que membre de I'Eglise qui vit profondément I'unité dans
I'amour, avant de I'étre par ce que I'on dit ou par ce que I'on fait ».

7 PAUL VI, Evangelii nuntiandi, n.80: « Gardons donc la ferveur de l'esprit. Gardons la douce et réconfortante joie
d'évangéliser, méme lorsque c'est dans les larmes qu'il faut semer. Que ce soit pour nous - comme pour Jean-Baptiste,
pour Pierre et Paul, pour les autres Apotres, pour une multitude d'admirables évangélisateurs tout au long de I'histoire de
I'Eglise - un élan intérieur que personne ni rien ne saurait éteindre. Que ce soit la grande joie de nos vies données. Et que
le monde de notre temps qui cherche, tantét dans I'angoisse, tantdt dans |'espérance, puisse recevoir la Bonne Nouvelle,
non d'évangélisateurs tristes et découragés, impatients ou anxieux, mais de ministres de I'Evangile dont la vie rayonne de
ferveur, qui ont les premiers recu en eux la joie du Christ, et qui acceptent de jouer leur vie pour que le Royaume soit
annoncé et I'Eglise implantée au cceur du monde ».

14



I'histoire humaine » 8, La vie chrétienne implique une part de lutte, un combat mené avec le Christ entre
la lumiére et les téneébres, entre la Vérité et le péché. « Nous sommes par vocation particuliere liés a
I'Apocalypse et a l'espérance du retour de Christ »°. Nous puisons dans le témoignage de Jean une
puissante espérance qui anime notre mission et soutient notre persévérance : « Amen, viens Seigneur
Jésus™0 ! »

4. Obéir au commandement de I'amour et mener une vie commune
fraternelle

16. 81. A la suite de Jean, témoin inlassable du « commandement nouveau »'', nous recevons le
commandement de I'amour fraternel comme un élément essentiel de notre suite du Christ. Nous
comprenons que l'amour de Dieu est inséparable de I'amour du prochain (cf. 1 Jn 4, 20) et voulons en
vivre.

82. Dés le début de la Communauté, les premiers fréres ont ressenti I'importance de la vie
commune fraternelle. Fondée sur l'eucharistie, notre vie commune est soutenue par: l'oraison
communautaire, la simplicité de nos relations, I'engagement mutuel dans le service, la vie d'apostolat
en commun et une recherche commune de la vérité dans tous les aspects de notre vie. Au sein de notre
Institut, tous les membres, clercs ou non, veulent vivre comme des fréeres, sans distinction de rang.

83. Nous partageons notre vocation - sous des modalités diverses - avec les Sceurs apostoliques,
les Sceurs contemplatives et les Oblats de Saint-Jean et formons ensemble la Famille Saint-Jean. Notre
formation doit permettre a chacun de trouver sa place au sein de cette famille spirituelle et de resserrer
les liens qui nous unissent.

5. Chercher la vérité en vue de la charité et s’engager dans |'étude

17. 81. A la suite de Jean, «collaborateur de la vérité » (3Jn 8), « nous entendons l'appel a étre
consacrés dans la Vérité, c'est-a-dire a lui offrir notre personne, nous laissant sanctifier dans toutes nos
capacités : affectives, intellectuelles et morales ; a chercher la vérité dans toutes les dimensions de notre
vie, aussi bien dans I'étude que dans la vie communautaire et apostolique » (CG 2022).

82. La recherche de la vérité dans notre vie quotidienne nous engage dans la voie de la charité. Elle
nous tourne vers le Christ lui-méme et fait partie de notre chemin de sainteté, au service de I'Eglise et
du monde. Cette quéte demande d'étre étayée par une formation intégrale qui nous apprend a
« marcher dans la vérité »'2, « Toutes les circonstances de notre vie peuvent étre alors une opportunité
d'approfondir notre recherche de la vérité » (CG 2022).

83. A travers une recherche philosophique et théologique instaurant un dialogue fécond entre la
foi et la raison, « nous voulons nous disposer a recevoir la sagesse, don du Saint-Esprit » (CG 2022). Dans
cette quéte, qui ne se réduit pas a I'étude, la méditation de la Parole de Dieu tient une place particuliére
(lectio divina, théologie, etc.). La philosophie, quant a elle, stimule notre questionnement et nous
apprend a rechercher le sens profond des choses.

84, « La "recherche de la vérité", par une place donnée a I'étude et une réflexion intellectuelle de
qualité, est une des dimensions de [notre] charisme, non seulement pendant la formation initiale mais

8 BENOIT XVI, Audience générale du 23 aodt 2006, « Jean, le Voyant de Patmos ».

° Frére Thomas JOACHIM, Lettre aux fréres pour le quarantiéme anniversaire de la Communauté, 8 décembre 2015.

10 Ap 22, 20.

" Cf. Jn 13, 34 ; Saint Jéréme rapporte que, vers la fin de sa vie, I'Ap6tre Jean répétait sans cesse : « Petits enfants, aimez-
vous les uns les autres ». Quelque peu agacés, ses disciples lui avaient demandé pourquoi il disait toujours la méme chose.
Ce a quoiJean leur répondit : « Parce que c'est le commandement du Seigneur, et s'il est observé, il est suffisant ! » — « Quia
praeceptum Domini est, et si solum fiat, sufficit. » (Commentaire de I'épitre de saint Paul aux galates, Ill, VI, v. 10, Patrologiae
latinae VII, col. 433).

12Cf. 2Jn1; 3Jn 3-4; voir aussi 1Jn 3,6 «Si nous disons que nous sommes en communion avec lui, alors que nous
marchons dans les ténebres, nous sommes des menteurs, nous ne faisons pas la vérité ».

15


https://www.aelf.org/bible/1Jn/1
https://www.aelf.org/bible/1Jn/1

d’'une fagon continue tout au long de la vie de chacun (...). C'est une réponse juste a un besoin de
'annonce de I'Evangile et de |la pensée de I'Eglise dans la société actuelle, exigeante et compétente, pour
assurer les chrétiens dans leur foi »'3.

85. Cette vie d'étude prend pour nous le visage d'une quéte de Dieu, qui est la Vérité premiére. Le
travail intellectuel développe en nous une « passion pour la vérité » qui consone avec la « passion pour
le Christ» qui anime notre vocation. Nous croyons qu'en nous appliquant a I'étude, nous nous
rapprochons de Dieu et des hommes.

6. Se nourrir du pain de vie dans la messe et I'adoration eucharistique

18. 81. L'Eucharistie prend une place importante dans notre chemin de sanctification et notre
pédagogie. « La célébration de la messe est la source et le sommet de nos journées ; elle se prolonge
chaque jour dans I'adoration eucharistique communautaire. Nous puisons en elle les ressources pour
vivifier notre relation personnelle avec le Christ, mener notre vie commune et soutenir I'élan de notre
apostolat » (CG 2022).

82. La méditation des écrits johanniques soutient notre accueil quotidien du Christ dans la messe
et I'adoration eucharistique. Bien que Jean ne relate pas linstitution du sacrement, les nombreuses
allusions de son évangile a la chair du Christ et au mystere du Pain de vie entrent en résonnance avec
notre spiritualité eucharistique. Le sacrement nous conduit a vivre du Christ, dont le Quatrieme évangile
livre un portrait d'une grande densité théologique et spirituelle. Le récit du lavement des pieds, quant a
lui, souligne la continuité entre la mémoire du mystere pascal et la mise en pratique du commandement
nouveau.

7. Prendre Marie chez soi

19. §1. Avec Jean présent au pied de la Croix'4, nous recevons Marie comme mére et nous voulons
nous laisser enfanter par elle dans notre vie religieuse. Elle nous accompagne dans notre pélerinage de
foi et notre parcours de consécration. Nous I'accueillons comme « modele dans I'ordre de la foi, de la
charité, et de la parfaite union au Christ » (LG 63). Elle nous rapproche de Jésus et nous apprend a lui
donner notre confiance.

82. Lorsque nous invitons Marie dans notre coeur, elle nous dispose comme a Cana a écouter les
volontés du Christ et a y obéir, nous préparant ainsi a « I'neure de Jésus ». Elle est présente avec nous,
lorsque vient dans notre vie I'épreuve de la Croix. Son intercession nous permet alors de nous unir,
comme disciple bien-aimé, a I'offrande du Christ. Lorsque nous appelons son secours, elle nous soutient
dans I'épreuve et inspire notre persévérance dans la vie consacrée ainsi que sur le chemin de la
chasteté'. « C'est d’elle que nous apprenons la fidélité quotidienne a notre appel » (CG 2022).

13 Cf. CIVCSVA, Lettre du 22 juin 2016 aux fréres et sceurs de la Famille Saint-Jean, n. 2 ; le paragraphe s'achéve ainsi: « A une
époque tentée par le fidéisme et le relativisme, il y a la une origine légitime a votre fondation et qui doit durer ».

14 cf. JEAN-PAUL II, Redemptoris Mater, n. 23 : « On peut dire que, si la maternité de Marie envers les hommes avait déja été
antérieurement annoncée, elle est maintenant clairement précisée et établie : elle résulte de I'accomplissement plénier du
mystere pascal du Rédempteur. La Mére du Christ, se trouvant directement dans le rayonnement de ce mystére ou sont
impliqués les hommes - tous et chacun -, est donnée aux hommes - a tous et a chacun - comme mére. L'homme présent
au pied de la Croix est Jean, "le disciple qu'il aimait". Et pourtant, il ne s'agit pas que de lui seul. Selon la Tradition, le Concile
n'hésite pas a appeler Marie "Mére du Christ et Mére des hommes" : en effet, elle est, comme descendante d'Adam, réunie
al'ensemble de I'humanité..., bien mieux, elle est vraiment "Mére des membres [du Christ] (...) ayant coopéré par sa charité
a la naissance dans I'Eglise des fidéles" ».

15 | a tradition reconnait trés tét la virginité de Jean (cf. Actes de Jean, Pseudo-Clément, Saint Ephrem...). Saint Jérdme y voit
déja un fruit de son lien avec la Vierge Marie lorsqu'il affirme que « La mére vierge est confiée par le Seigneur vierge a un
disciple vierge » — « a Domino virgine, mater virgo, virgini discipulo commendatur » (Adversus Jovinianum,1, 26, Patrologiae
latinae, XXIII, col. 248). Ce théme sera développé ensuite au moyen-age (cf. Speculum Virginum, 5.1185-99, CCCM 5,
Turnhout, Brepols, 1990, p. 154).

16



8. Aimer et servir I'Eglise dans I'attente de la venue du Christ

20. §1. A la suite de I'apdtre Jean, nous voulons aimer et servir I'Eglise, I'épouse de 'Agneau. Cela
implique de développer un amour authentique du Saint-Pére et des évéques, qui s'exprime dans une
obéissance sincére, ainsi que le respect de toutes les composantes de I'Eglise. Notre formation veut
valoriser la communion avec 'Eglise et approfondir notre sens ecclésial.

82. Malgré son caractére énigmatique, la vocation du disciple bien-aimé a « demeurer » jusqu'a ce
que Jésus vienne (cf. Jn 21, 23) ne signifie pas qu'il soit soustrait a la vocation commune des chrétiens ;
elle trace un chemin de sainteté mystérieux qui doit étre vécu au service du Peuple de Dieu et en
communion avec la hiérarchie de I'Eglise.

83. Interprété dans ce sens, I'appel a « demeurer jusqu'a ce que Jésus vienne » résonne fortement
en nos ceeurs. Attentifs a la venue du Seigneur - qui se réalise déja par la foi, la grace et les sacrements,
et sera définitive un jour -, nous voulons étre témoins de la présence intime de Jésus dans le monde et
dans I'Eglise. Nous voulons vivre dés cette terre en communion avec I'Eglise du ciel et servir I'Eglise en
attendant le jour ou nous pourrons voir la Jérusalem céleste descendre du ciel, d'auprées de Dieu.

9. Témoigner de ce que nous avons contemplé

21. 81. Les différents aspects mentionnés ci-dessus nous font faire une expérience spirituelle forte et
originale, nourrie des écrits et de I'expérience de Jean selon notre charisme propre. Cette expérience
nous pousse a témoigner, selon la dynamique exprimée par le prologue de la premiére épitre de Jean :
« Ce qui était depuis le commencement, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux,
ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché du Verbe de vie, nous vous l'annongons »
(1Jn1,1-4).

82. Le témoignage de Jean lui-méme est inséparable de son expérience spirituelle. Ainsi, la
Tradition a vu dans le geste de la derniére Céne la source du caractére contemplatif des révélations de
son évangile : « [Jean] buvait a la poitrine du Seigneur le secret des mystéres et, ayant bu a la poitrine
du Seigneur le mystére de sa divinité, il proféra : Au commencement était le Verbe, et le Verbe était aupres
de Dieu »', Bénéficiaires nous aussi d'une expérience forte de la vie chrétienne, nous voulons en
témoigner auprés des personnes que nous rencontrons.

§3. Nous sommes ainsi appelés & participer a la mission de I'Eglise par notre témoignage de vie,
par nos activités de formation, par notre témoignage communautaire. Cela réclame de nous une
authenticité particuliére et un esprit de conversion car « la cohérence entre I'annonce et la vie confere
une force de persuasion particuliére a la prophétie » (VC 85).

84, Parler du Christ comme des disciples familiers de son mystéere répond a une attente du monde
contemporain, selon la remarque de Paul VI toujours actuelle : « 'homme contemporain écoute plus
volontiers les témoins que les maitres, ou s'il écoute les maitres, c'est parce gu'ils sont témoins »"7.

16 SAINT AUGUSTIN, Commentaire de la premiére épitre de Jean, Traité 1, 8.

17 Cf. PAUL VI, Evangelii nuntiandi, n. 41 : « Pour I'Eglise, le témoignage d'une vie authentiquement chrétienne, livrée & Dieu
dans une communion que rien ne doit interrompre mais également donnée au prochain avec un zéle sans limite, est le
premier moyen d'évangélisation. "L’'homme contemporain écoute plus volontiers les témoins que les maitres — disions-
Nous récemment a un groupe de laics — ou s'il écoute les maitres, c'est parce qu'ils sont des témoins" » ; voir aussi PAPE
FRANGOIS, Evangelii gaudium, n. 150 : « Les gens préferent écouter les témoins : ils ont soif d'authenticité [...] Le monde
réclame des évangélisateurs qui lui parlent d'un Dieu qu'ils connaissent et fréquentent comme s'ils voyaient l'invisible » ;
voir encore : Cardinal Joseph RATZINGER, Homélie de la messe avant le conclave, 18 avril 2005 : « "Je vous ai institués pour que
alliez, que vous portiez du fruit et que votre fruit demeure" (Jn 15, 16). C'est ici qu'apparait le dynamisme de I'existence du
chrétien et de l'apdtre: je vous ai institués pour que vous alliez... Nous devons étre animés d'une sainte inquiétude :
I'inquiétude de porter a tous le don de la foi et de I'amitié avec le Christ. En vérité, I'amour, I'amitié de Dieu, nous a été
donné pour qu'il parvienne aussi aux autres. Nous avons requ la foi pour la donner aux autres - nous sommes prétres pour
servir les autres. Et nous devons porter un fruit qui demeure. »

17



ll. CEUVRER A LA MISSION DE LA CONGREGATION DANS L'EGLISE ET LE
MONDE

22. Nous développons des apostolats propres en lien avec notre charisme que nous voulons mettre
au service de nos missions dans les Eglises locales. Nous servons I'Eglise par les charges que nous
recevons des évéques et par cet engagement propre dans la mission.

1. Contribuer a la mission de I'Eglise en proposant une formation humaine
et chrétienne

23. Notre premier engagement dans la mission évangélisatrice de 'Eglise se situe au niveau de la
formation humaine et chrétienne. Nous entendons cette formation comme un service rendu a ceux qui
ont soif de rencontrer le Christ ou envers ceux qui ont soif de formation (jeunes, familles, communautés
chrétiennes, non-croyants, etc.). Cette formation se déploie principalement dans le domaine de la
philosophie, de la théologie, de la spiritualité, et cherche a contribuer au dialogue entre la foi et la raison.
Elle prend souvent la forme d'un accompagnement personnel, de I'enseignement ou de la prédication ;
mais elle peut se déployer sous de nombreuses formes : soutien de la formation des communautés
chrétiennes (service des paroisses, des sanctuaires, etc.), ceuvres sociales ou de miséricorde, formation
scolaire, actions éducatives envers la jeunesse, etc.

2. Faire de nos communautés des foyers de priere, de charité et de lumiére

24. « Appelés a faire de nos communautés des lieux ou amour et vérité se rencontrent, nous voulons
vivre ensemble dans le service, la simplicité, la joie et le partage, la recherche de la vérité, I'écoute de
Dieu dans sa Parole et dans toute notre vie. Nos prieurés veulent étre des foyers rayonnants de priére,
de charité et de lumiére » (CG 2022). Ainsi, « sous des modalités diverses dans chaque prieuré, a travers
la vie de priere, la mission commune, la coopération fraternelle, nous voulons faire de notre vie
communautaire un lieu accueillant ou chacun puisse découvrir 'amour du Christ et cheminer avec lui »
(CG 2022).

lIl. SE FORMER A NOTRE MODE DE VIE

1. Vivre selon nos Constitutions

25. Les Constitutions précisent notre mode de vie (cf. Can. 587). Se former a notre mode de vie, c'est
donc nécessairement connaitre les Constitutions de la Congrégation et tous les documents qui leurs
sont agrégés afin d'en faire la référence de notre maniére de vivre.

2. Se former a une vie évangélique de contemplation et d’apostolat

26. Comme saint Dominique'8, nous désirons devenir des « hommes évangéliques », menant une vie
a la fois contemplative (structurée autour de la priere commune) et apostolique (dévouée
principalement a la mission). Notre vie de consécration, de recherche de vérité et de priére vécue en
commun s'épanouit ainsi dans une vie apostolique. Cette vie en tension entre plusieurs pdles réclame
des arbitrages personnels et communautaires afin de définir des priorités lorsque les différents aspects
entrent en concurrence.

'8 Cf. JEAN-PAUL II, Lettre au pére Marie-Dominique Philippe en remerciement pour les veeux que celui-ci lui avait adressés pour
Noél, 29 décembre 1988 : « Je remercie également vos Confréres de la Communauté de St-Jean de la délicate pensée et de
I'affection filiale qu'ils gardent envers le Successeur de Pierre. QU'ils puissent, au cours de leur vie consacrée au service de
la vérité et a I'Eglise, imiter Saint-Dominique, leur Fondateur, & unir au travail et & la science son exemple de simplicité et
son esprit de priere qu'il a déployés pour la louange et la gloire de Dieu seul. »

18



3. Dégager du temps pour I'étude et la formation

27. Notre style de vie est marqué également par le temps que nous consacrons a I'étude et a la
formation, au niveau personnel et communautaire. Parce que cette dimension compte a nos yeux, nous
lui accordons une place explicite dans notre emploi du temps personnel et communautaire. Méme
lorsque nos charges apostoliques ou communautaires prennent notre temps, nous cherchons a libérer
du temps pour la formation. Le fait de consacrer régulierement du temps a 'étude contribue a maintenir
vivants en nous le désir de trouver Dieu en chaque chose et en chaque événement, une inclination a
comprendre la nature des choses que nous vivons ainsi que I'amour de la vérité dans notre vie
quotidienne.

4. Mener une vie commune fraternelle qui s’appuie sur le discernement du
chapitre conventuel

28. Notre vie fraternelle conventuelle est basée sur la recherche commune de la vérité et le partage
en chapitre conventuel selon les Constitutions. Nous sommes chacun responsables de construire notre
vie de communion fraternelle en prenant notre place dans le chapitre conventuel. « Les différents
chapitres (généraux, régionaux, conventuels...) jouent un réle important pour répondre a notre appel
commun. La vitalité de nos communautés implique la participation de chaque frére qui permet un
discernement commun des orientations de la vie de nos prieurés et de leur apostolat » (CG 2022).

5. Assumer certains éléments qui proviennent de la vie monastique

29. Notre Congrégation n'est pas monastique mais notre style de vie communautaire se caractérise
par certains aspects d'origine monastique, que nous avons recus a travers linfluence dominicaine et
notre passage a 'abbaye de Lérins : le port permanent de I'habit, la célébration de l'office en commun,
l'organisation de nos couvents, le silence en clbture, la vie en cellule, la célébration du chapitre et la
maniére de vivre le repas communautaire. Notre vie comporte également des moments de solitude et
de désert. Il nous faut apprendre a incarner ces différents aspects que nous héritons de notre histoire
et a les faire fructifier dans notre vie fraternelle, apostolique et contemplative.

IV. FAIRE RAYONNER NOTRE CHARISME

1. Connaitre |'histoire de la Congrégation

30. Notre charisme, notre spiritualité et notre style de vie, qui nous sont donnés par Dieu, se
comprennent aussi a travers notre histoire. La formation d'un frére doit impliquer une connaissance de
I'histoire de la Congrégation qui lui permette de discerner les dons faits par Dieu a notre Communauté.
En connaissant cette histoire, chaque frére pourra devenir a son tour une part de cette histoire qui
s'enrichit et se transmet de générations en générations.

2. Développer la vie de notre charisme

31. §1.Le charisme est donné pour étre vécu, gardé, approfondi et développé (cf. PI 69). Parce qu'il se
manifeste a travers le temps, il contient en lui 'espérance de faire porter de nouveaux fruits a la
Communauté dans I'avenir.

82. Cela se manifeste particulierement a chaque fois que notre charisme se déploie dans une
culture spécifique. Comme l'affirmait le Chapitre général 2019, « nous ressentons l'urgence de faire
rayonner ce patrimoine spirituel dans les cultures ou nous sommes envoyés depuis le début de la
Communauté ».

19



83. L'engagement de chaque frére pour faire vivre le charisme implique qu'il parle franchement
dans les différents chapitres, lorsqu'il voit que tel ou tel point important de notre charisme n'est pas
compris ou nos Constitutions non respectées. Cet apport est bénéfique lorsqu'il se fait dans la
communion et un dialogue respectueux.

3. S’engager dans une formation permanente qui déploie le charisme de la
Communauté

32. §1. Pour chaque frére en particulier, vivre du charisme est source d'un équilibre unique des
différentes composantes de sa vie. Le charisme dessine, dans une synthése originale, les traits du Christ
qgue chacun de nous est appelé a revivre par la vie consacrée. Il marque la foi de chaque frére, impréegne
sa maniere de prier, de vivre, de partager, de témoigner. |l donne une touche originale a chaque
moment de sa vie en y unissant toutes les dimensions de sa consécration, en harmonie avec les autres
fréres. Le charisme contribue a former l'identité nouvelle de chacun comme une fibre de son étre propre
sur son chemin de sainteté.

82. Notre formation doit nous aider a prendre conscience de cette fonction d'unification du
charisme et a écarter ce qui y fait obstacle. Bien que chaque membre de la Congrégation en soit
responsable, la Communauté a la charge de raviver sans cesse la conscience du charisme et de proposer
des itinéraires stables de formation et de perfection évangélique'. Puisque le charisme est un mode
particulier de vivre la consécration, d'interpréter les conseils évangéliques, de vivre les relations et une
prédisposition a un certain type d'apostolat, la formation conduit a cultiver les comportements et
attitudes, sensibilités et aspirations, qualités morales et vertus particulieres qui le traduisent
concrétement?,

83. Le charisme est a la fois un élément de la tradition porté par I'Esprit-Saint et un patrimoine
porté par les membres de la Communauté. Former selon notre charisme, c'est donc tout d'abord,
développer une écoute vigilante de I'Esprit.

4. Prendre soin des vocations dans la Congrégation

33. §1. L'engagement de chacun a I'égard du charisme porte aussi sur linvestissement pour susciter
des vocations, porter dans la priére les jeunes fréres en formation et participer au discernement de leur
profession ou appel a I'ordination. Chaque fois que se présente une vocation, nous accueillons la grace
nouvelle que Dieu fait a notre Institut a travers le frére qui nous rejoint.

82. Donner vie au charisme, c'est encore prendre soin des fréres qui portent la méme vocation.
Cela réclame une attention a I'égard de chacun, spécialement de ceux qui sont plus faibles. Ceux qui
cheminent doucement vers la rencontre définitive avec le Seigneur sont les signes vivants et les témoins
que la fidélité a notre vocation est possible ; dans leurs fragilités et parfois leurs infirmités, ils méritent
un accompagnement plein de respect, de douceur et de délicatesse.

19 Cf. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, luvenescit Ecclesia, n. 2.
20 Cf. CONGREGATION POUR LES EVEQUES, CIVCSVA, Mutuae relationes, n. 11.

20



Chapitre 2 :
CONTEXTES ET ORIENTATIONS
ACTUELLES DE NOTRE FORMATION

34. 81.Ll'appel de Dieu se fait entendre dans un monde, une époque et une culture précises. Loin d'étre
insignifiant, le contexte joue un réle important dans notre formation et notre mission. En fonction des
contextes actuels de la Congrégation, de I'Eglise et du monde, la Communauté définit plusieurs
orientations prioritaires de la formation qui imprégnent cette ratio formationis.

82. Afin d'offrir une réponse pédagogique appropriée aux défis contemporains de la formation, la
ratio formationis congregationis est un document qui doit étre renouvelé périodiquement a la lumiéere
d'un discernement évangélique du passé et du présent; la ratio formationis provincialis et le projet de
formation local compléteront ce discernement par une identification des contextes locaux qui influent
sur la formation et la mission.

83. Ce chapitre n'a pas une perspective normative, il peut étre utile a chacun pour analyser
linfluence des contextes actuels dans son propre cheminement ainsi qu'aux formateurs pour
accompagner les jeunes fréres.

|. TOURNANT ACTUEL DE NOTRE CONGREGATION

1. Réforme de la Congrégation et prise de distance par rapport au
fondateur

35. 81. Depuis 2013, la révélation des abus commis par notre fondateur et par de nombreux fréres a
conduit la Congrégation a entreprendre un travail de réforme. En 2019, le Chapitre général a affirmé
que « si le charisme est une vie selon I'Esprit-Saint, le P. M.-D. Philippe, en raison des graves abus qu'il a
commis, ne peut pas étre un modeéle de cette vie. En conséquence, les Fréres ne se réféerent plus a lui
comme a une norme pour actualiser leur charisme aujourd’hui »?'. Par suite, « le Chapitre général de
2022 a estimé que la Régle de vie ne peut désormais plus étre une référence pour notre vie. (...) [ll] a
reconnu le caractére premier des Constitutions, comme expression de notre vocation et de notre mode
de vie, et voulu centrer sur elles le travail de réforme en cours »%.

§2. En nous appuyant sur les dons de I'Esprit et le discernement de I'Eglise, nous voulons renouveler
la compréhension et la mise en ceuvre de notre charisme afin que ce « capital spirituel profite a la fois
aux membres de [notre] famille et au bien de tout le Corps du Christ »23. Avec l'aide de I'Eglise, nous
avons pris conscience que ce travail de réforme passe par le développement d’'une formation
permanente qui soit intégrale et adaptée pour tous les freres de la Communauté.

21 Déclaration du Chapitre général de 2019, « Le rapport au fondateur ».
22 Déclaration du Chapitre général de 2022, « La régle de vie ».
LG 43. Cf. CIVCSVA, Lettre du 22 juin 2016 aux Fréres et Sceurs de la Famille Saint-fean, n. 1.

21



2. Décentralisation

36. 81. Afin de favoriser la subsidiarité, nous avons opté pour que « le "centre de gravité décisionnel"
soit déplacé au niveau régional, en vue d'une proximité et d'une communion plus grandes avec les
prieurés locaux - le Prieur général demeurant au service de I'unité de I'ensemble »24,

82. « Ce mouvement s'inscrit (...) dans le chemin synodal auquel le Pape Francois invite toute
| Eglise » (CG 2022). Il nous permettra d’accentuer la collégialité, mode de gouvernement auquel nous
sommes attachés depuis notre fondation.

83. Ce processus permet aussi une décentralisation vis-a-vis de la France et de I'Europe ; elle rend
possible et plus urgente une attention a la multiplicité des cultures et une meilleure prise en compte
des diverses maniéres de penser et de gouverner.

3. Internationalisation de la Congrégation

37. 81. Nous voyons un don de Dieu dans le rayonnement international de la Congrégation, apparu
trés tot dans notre histoire. Grace a une croissance rapide, nous avons pu répondre « avec générosité
a des appels dans de multiples horizons »2°. Nous ressentons cette diversité comme un don. Porteurs
d'un patrimoine commun, nous nous enrichissons de la rencontre avec les différentes cultures d'origine
des fréres et des personnes que nous cotoyons dans la mission. L'enracinement de notre Institut dans
de nombreux pays présente pourtant des enjeux quant a la communion, la formation et la gouvernance.

82. Depuis la fondation de la Communauté, la formation de la quasi-totalité des freres s'est
principalement déroulée en Suisse (1975-1981) puis en France (1981-2022). « Méme si depuis des
années un effort important a été mené dans nos lieux de formation a travers le monde pour mieux tenir
compte de la variété des cultures, cela n'a pas toujours été le cas ; des freres en ont souffert et certains
en restent blessés. Nous avons encore a faire des progrées dans I'accueil des fréres et I'ouverture a leurs
spécificités culturelles » (CG 2022).

Il. QUELQUES DEFIS ECCLESIAUX POUR LA VIE CONSACREE

1. Défis de I'engagement et de |la persévérance

38. Dans un monde qui croit que rien ne peut étre définitif et fait presque disparaitre le sens des choix
irrévocables, le fait de répondre a sa vocation ou de persévérer dans son engagement religieux présente
une difficulté croissante. Les départs de la vie consacrée sont un appel a l'analyse, a l'intercession et au
développement d'un ministére d'accompagnement. Quant aux vocations, il importe de s'engager dans
une pastorale adaptée tout en étant conscient que le manque de vocations est parfois « dd a I'absence
d'une ferveur apostolique contagieuse » et a un témoignage de vie qui ne suscite pas I'enthousiasme et
I'attirance (cf. EG 107).

2. Défis pour mener une vie religieuse aujourd’hui

a) Défi pour notre consécration par la profession des conseils évangéliques

39. §1. Nous sommes convaincus de la valeur de la vie consacrée dans le monde d'aujourdhui.
« L'avidité des biens, la soif du plaisir, I'idolatrie du pouvoir, c'est-a-dire la triple concupiscence qui

24 Message de la deuxiéme session du Chapitre général 2019, 1¢" novembre 2019, « C. La décentralisation ».

25 CIVCSVA, Lettre du 22 juin 2016 aux fréres et sceurs de la Famille Saint-Jean, n. 1 : « Votre croissance a été trés rapide et vous
avez répondu avec générosité a des appels dans de multiples horizons. Parfois en sous-estimant les problémes culturels
et la vie des Eglises particulieres. Une fragilité s'est souvent manifestée 1a encore dans le domaine de la persévérance. Vous
devez, en vous inspirant de I'expérience de nombreux instituts internationaux, trouver un équilibre : lieux de noviciat et de
formation, structures régionales ou de vicariats, souci de chaque personne dans sa capacité a des assignation diverses ».

22



marque ['histoire et qui est également a l'origine des maux actuels ne peut étre vaincue que par la
redécouverte des valeurs évangéliques de pauvreté, de chasteté et de service » (RC 45).

82. Un certain nombre de tabous qui empéchaient une parole honnéte sur la sexualité et pouvaient
entretenir une certaine immaturité ont été levés dans les sociétés modernes ; un dialogue ouvert et
constructif est désormais plus facile dans ce domaine. L'érotisation de la société et le manque de limites
claires dans le domaine de la sexualité complexifient pourtant la maturation des personnes dans leur
rapport a elles-mémes et aux autres et fragilisent I'exercice du voeu de chasteté.

83. Alors que la valeur inviolable de la personne humaine devient progressivement une valeur
universelle, la pratique de l'obéissance doit trouver une expression qui permette a chacun d'étre
respecté comme é&tre humain unique et original, doté de liberté, tout en lui offrant la possibilité de vivre
une réelle obéissance évangélique. Cela réclame un exercice de l'autorité qui valorise la liberté de la
personne et |le dialogue constructif.

84, Alors que les progrés techniques et le développement économique permettent une élévation
assez globale du niveau de vie, notre voeu de pauvreté connait de nouvelles expressions. Tout en nous
engageant a I'égard des personnes qui n‘ont rien, il importe que nous soyons aussi capables de repérer
les nouvelles pauvretés du monde d'aujourd’hui et travaillions a y répondre selon notre charisme. Cela
réclame un sage usage de nos biens en conformité avec I'Evangile en vue de la mission.

b) Défi pour la vie communautaire

40. Llinsistance sur la valeur unique de chaque personne est une grande richesse du monde
d'aujourd’hui; elle permet de mettre en valeur la place unique et originale de chacun dans la
communauté. Les développements de la psychologie systémique mettent en évidence le réle capital
joué par la communauté dans la croissance et I'histoire de chaque personne. Sans tomber dans
lindividualisme ni le communautarisme, notre formation doit permettre a chaque frére de participer
pleinement a la vie communautaire tout en trouvant sa place et son épanouissement personnel a
lintérieur de la vie fraternelle.

c) Défi pour la mission

41. Tandis que I'évangélisation se déploie avec fécondité dans certaines parties du globe, les Eglises
occidentales font face a un large mouvement de déchristianisation qui réclame une nouvelle
évangélisation. Dans la diversité des situations rencontrées, le monde et I'Eglise attendent des
consacrés d'aujourd’hui qu'ils exercent leur ministére prophétique en répondant avec audace et liberté
d'esprit « aux appels de I'Esprit et aux provocations de I'histoire » (VN 32). Les indications proposées par
le pape Francois dans Evangelii gaudium sont un guide fort utile dans ce domaine.

3. Lacrise des abus

42. Les abus - sexuels, d'autorité ou de conscience - commis au sein de I'Eglise et de notre propre
Communauté sont source de honte pour toute la communauté chrétienne. Leur mise en lumiére doit
rendre plus vive notre attention a prendre soin des premiéres personnes concernées : les victimes, et a
travailler & un ajustement de toutes nos relations & I'égard des autres. Dans ce combat, I'Eglise est
soutenue par ceux qui, dans le monde contemporain, la poussent a agir avec justice. Il importe de
s'inspirer de I'Evangile pour répondre aux défis : de la prévention contre les abus de toute sorte, de
'accompagnement des personnes blessées, du rétablissement de la justice, de la reconnaissance de
responsabilité et de la conversion authentique des personnes impliquées.

4. Une vision du sacerdoce a réajuster

43. §1. Le développement de la synodalité et I'implication croissante des laics dans la vie ecclésiale ou
la mission sont des chances pour I'Eglise. La tentation du cléricalisme, qui blesse la spiritualité de
communion et entrave la mission, guette pourtant aussi bien les clercs que les laics. Tous doivent avoir

23



conscience que « dans I'Eglise, les fonctions ne justifient aucune supériorité des uns sur les autres »%,
La vocation sacerdotale prend toute sa beauté quand elle est comprise comme un service du sacerdoce
des baptisés. Au sein de la vie consacrée, c'est 'Esprit-Saint qui « suscite la présence de religieux fréres
a l'intérieur des congrégations cléricales. Cette présence est importante (...) surtout parce que dans ces
congrégations ils sont mémoire permanente de la dimension fondamentale de la fraternité dans le
Christ que tous leurs membres doivent construire » (IMF 11).

82. La lente révélation des actes de pédophilie commis par des prétres a montré qu'une
valorisation malsaine du sacerdoce avait empéché ou retardé leur dénonciation. A l'inverse, le péché de
certains a jeté l'opprobre sur 'ensemble des clercs et obscurci la beauté de la vocation sacerdotale.
Cette situation réclame de chaque prétre une nouvelle persévérance et la patience nécessaire pour
supporter le regard critique de la société. Elle nous invite a partager une vision ajustée du presbytérat
et a retrouver un élan dans la sainteté sacerdotale.

5. La question de la place des femmes dans I'Eglise

44. La conscience de la dignité de la femme et de son réle dans la construction d'une nouvelle société
se renforce. La présence agissante des femmes a tous les niveaux de la vie ecclésiale, ainsi que leur
implication progressive dans les lieux de discernement et de décision, sont des développements positifs
de I'Eglise. Appelés & coopérer avec de nombreuses femmes en tant que religieux ou prétres, a
commencer par les Sceurs des congrégations de la Famille Saint-Jean, nous devons ajuster notre vision
de la complémentarité entre 'hnomme et la femme, mettre en place de bonnes pratiques pour la
collaboration et contribuer a « élargir les espaces pour une présence féminine plus incisive dans
I'Eglise » (EG 103).

lIl. DEFIS CONTEMPORAINS POUR LA FORMATION ET LA MISSION

45. 81.Vivant dans ce monde, nous en ressentons les promesses et les lourdeurs. Il nous faut prendre
conscience des défis qui habitent le milieu duquel nous provenons et rejoindre par notre mission les
hommes et les femmes de notre temps. Repérer les défis du monde que nous habitons implique d'en
identifier les écueils, mais également de savoir y reconnaitre les dons de I'Esprit et les semences du
Verbe. Etre & I'écoute de notre monde en mutation rapide nous conduit & opérer des ajustements
récurrents dans notre maniére de vivre et dans notre formation.

§82. Les évolutions du monde d'aujourd’hui changent nos conceptions de Dieu et de la religion, de
'homme, des relations interpersonnelles et sociales, du sens de la vie, du rapport que nous entretenons
avec la création et les sociétés dans lesquelles nous vivons. Ces différents aspects représentent des
défis que nous devons relever a la fois pour notre formation et dans notre vie apostolique.

1. Un rapport différent a Dieu et a I'aspect religieux de 'homme
46. Notre rapport a Dieu et a l'aspect religieux de 'homme est ainsi marqué par :

a) L'athéisme et l'indifférence religieuse : Le rejet des religions, considérées par certains comme un
danger pour 'humanité, frappe durement les sociétés occidentales. Un peu partout dans le
monde, I'essor du matérialisme entraine progressivement une certaine indifférence religieuse.
Face aux divers athéismes théoriques et pratiques de notre temps, les personnes croyantes
sont appelées a chercher des réponses communes et consistantes au-dela des barriéres
religieuses. Il nous faut réviser des présentations de Dieu obsolétes et faire une proposition de
la foi qui rejoigne les conditions de 'homme moderne.

26 EG 103 ; cf. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FoI, Déclaration Inter insigniores. Sur la question de l'admission des femmes
au sacerdoce ministériel, (15 octobre 1976), VI.

24



b)

0)

d)

2.

Une nouvelle religiosité : Malgré le rejet de Dieu et des religions, une quéte spirituelle habite le
coeur de nombreux hommes de notre temps. Le désir spirituel contemporain, qui va souvent
de pair avec lI'idée que toutes les religions se valent, ne se distingue pas toujours bien d'une
recherche du bien-étre et entraine un certain consumérisme religieux. Cette soif diffuse de
spiritualité, qui valorise a juste titre l'intériorité, se dilue souvent dans I'ésotérisme et les
mouvements pseudo-mystiques sans parvenir a une rencontre personnelle avec Dieu. Tout en
reconnaissant la sagesse de vie qui habite souvent ces différentes voies spirituelles, la
communauté chrétienne doit témoigner de linitiative de Dieu qui vient a la rencontre des
hommes en Jésus-Christ?’.

Le développement des sectes : Régulierement, un peu partout dans le monde, des mouvements
religieux de type sectaire naissent et proposent des voies spirituelles alternatives. Certaines
développent une théologie de la prospérité et de la guérison qui attire de nombreuses
personnes en quéte de consolation. Les communautés catholiques locales, quant a elles,
doivent pouvoir proposer une vie communautaire ouverte et accueillante qui préserve la liberté
de chacun et présenter le message de I'Evangile en gardant la conviction qu'il répond aux
attentes les plus profondes du cceur de 'lhomme et conduit a un développement intégral de la
personne.

La marginalisation du christianisme dans la société : La distinction de I'Eglise et de I'Etat dans les
pays d'origine chrétienne rend possible une vie ecclésiale ajustée dans ses rapports avec la
société. Pourtant, les relations entre I'Eglise et les Etats sont souvent fragilisées par les
conditions politiques, idéologiques ou sanitaires. Il s'ensuit parfois des situations de
dénigrement médiatique, de discrimination, voire de persécution a I'égard des chrétiens. Cela
pousse les Eglises locales & rendre témoignage avec courage de leur espérance et de leurs
convictions.

Une nouvelle vision de ’'homme

47. Notre conception de 'homme est modifiée ou remise en cause par :

a)

b)

Le développement technique et le transhumanisme : Les progres techniques ouvrent sans cesse
de nouveaux horizons qui contribuent au bien-étre des personnes et des populations. Ils
peuvent aussi conduire au transhumanisme qui prétend repousser a l'infini les limites de la
condition humaine et s'affranchir de la mort. Une réflexion de sagesse est nécessaire pour
réorienter cette quéte. Les situations nouvelles qui proviennent du développement technique
entrainent une complexification des choix éthiques. Cela réclame une conscience mieux formée
en vue d'un usage de la liberté qui respecte la dignité humaine et la loi naturelle.

Les théories du genre : L'approche contemporaine de la difficile question du « genre » souligne
des aspects importants au sujet de lidentité sexuelle; elle crée aussi des confusions qui
peuvent troubler la croissance des personnes et la prise de conscience de sa propre identité.
« Les théories du genre - notamment les plus radicales - indiquent un processus progressif de
dénaturalisation ou d'éloignement de la nature vers une option totale pour la décision du sujet
émotif »28, Au-dela des positionnements idéologiques, il est important de trouver une maniére
ajustée de parler de I'identité sexuelle et d'interpréter aujourd’hui le projet de Dieu sur lhomme
et la femme.

27.Sur ce sujet, se référer au document suivant: CONSEIL PONTIFICAL DE LA CULTURE, CONSEIL PONTIFICAL POUR LE DIALOGUE
INTERRELIGIEUX, Jésus-Christ le porteur d'eau vive. Une réflexion chrétienne sur le "nouvel age”, 2003.

2 Sur ce sujet, se référer au document de la CONGREGATION POUR L'EDUCATION CATHOLIQUE : « I/ les créa homme et femme ». Pour
un chemin de dialogue sur la question du genre dans I'éducation, 2019 ; ici, n. 19.

25



3.

Des relations interpersonnelles et sociales en mutation

48. Les relations interpersonnelles et sociales sont modifiées par :

a)

b)

4.

La mondialisation et l'interculturalité : La mondialisation accélére les échanges culturels et peut
favoriser l'ouverture d'esprit. Elle permet aux différentes cultures de s'enrichir mutuellement ;
elle entraine aussi une globalisation qui conduit parfois a un effacement des repéres
traditionnels. En travaillant a connaitre les valeurs de sa culture d'origine et en se mettant a
I'écoute des développements contemporains de la culture globale, chacun pourra enraciner son
identité et s'ouvrir au dialogue avec les autres.

La culture numérique : Le numérique et les réseaux sociaux ont développé les communications,
mais pas nécessairement la qualité des rencontres. La communication par ces médias implique
un nouveau type de relations humaines qui offre des possibilités relationnelles, intellectuelles
et missionnaires mais réclame en méme temps le développement d'une sagesse et d'une
éthique adaptées. Notre rapport a nous-méme et aux autres en est profondément refaconné.
Pour des consacrés, I'usage du numérique demande un travail de maturité humaine ainsi
gu'une intégration appropriée a notre forme de vie.

Un contexte original pour le dialogue avec les autres

49. Notre capacité de dialogue avec les autres est transformée par :

a)

b)

5.

Le relativisme et le rejet de la notion de vérité : Le postmodernisme a entrepris de déconstruire
les idées claires et de se distancer de I'optimisme de I'ére des Lumiéres quant au progrés et aux
capacités du sujet. La perte de confiance a I'égard de l'intelligence, considérée comme incapable
d'atteindre la vérité, va de pair avec une relativisation de la notion méme de vérité. Cette
posture permet de se distancer a I'égard de positions dogmatiques trop autoritaires et fermées
sur elles-mémes. Pourtant, elle empéche souvent un dialogue authentique avec le réel lui-
méme en réduisant la vérité a une pure subjectivité. L'approfondissement de la compréhension
de la notion de vérité permet une juste perception de linterdisciplinarité. Il importe pour
chacun de tenir a la fois qu'il est possible d'atteindre la vérité, dont Dieu est le garant, et que la
vérité se découvre et s'exprime de maniére « symphonique ».

Des remises en cause radicale et le développement de peurs irrationnelles : La masse d'informations
qui circule grace aux nouveaux moyens de communication exige un discernement de plus en
plus vigilant a l'endroit des erreurs et manipulations possibles. La perte de confiance
grandissante dans les différents canaux de communication ne doit pas non plus conduire a la
peur et a lirrationalité. Afin d'éviter I'entre-soi et une polarisation des opinions, chacun doit
prendre conscience des peurs irrationnelles qui peuvent I'habiter, accepter que sa
compréhension soit partielle et développer sa capacité a dialoguer avec un sain esprit critique,
sans naiveté excessive.

Un autre rapport au monde et a la société

50. Notre interaction avec le monde et la société sont bousculées par :

a)

Le consumérisme : La croissance économique permet I'amélioration du niveau de vie et ouvre
de nouvelles opportunités de développement. L'expansion de la mentalité consumériste
promeut toutefois une culture du fragment et du provisoire ainsi qu'une exploitation effrénée
de la nature par 'homme. Elle entretient l'illusion trompeuse qu’une plus grande consommation
engendre un accroissement d'étre et de bonheur. Il revient a chacun de s'interroger a la lumiére
de I'Evangile sur sa conception d'une vie heureuse et sur la valeur authentique des biens qui
permettent d'y accéder.

26



b) La crise écologique : Notre rapport au monde est profondément marqué par la question
écologique. Il apparait clair aujourd’hui que 'homme ne peut dominer la nature au mépris de
ses propres régles et en exploiter les ressources a outrance. Le développement actuel de la
conscience écologique nous incite a prendre soin de la création et a opérer une transition vers
un mode de vie plus responsable et plus sobre.

C) Les défis de la vie urbaine: La vie urbaine contemporaine, grace aux développements des
compétences scientifiques et techniques, offre des opportunités de service et de mise en
commun jusqu'ici inouies. On constate pourtant une certaine perte du bon sens, une
distanciation vis-a-vis de la nature et le risque d'un plus grand isolement des personnes. Chacun
doit apprendre a mettre les ressources urbaines au service d'une plus grande communion entre
les personnes et garder la capacité d'apprécier les joies simples.

d) Une perte de confiance dans les institutions : Les écueils d'un gouvernement centralisé et d'un
ultra-libéralisme individualiste suscitent en réaction un certain désir de solidarité qui va souvent
de pair avec une perte de confiance a I'égard des institutions. Cette tendance réduit la tentation
du conformisme mais conduit a un désengagement de plus en plus fort a I'égard de la société.
Les sentiments d'une inadaptation des structures et d'une certaine injustice conduisent a un
sain désir de réforme, mais peuvent engendrer une réaction de violence qu'il faut apprendre a
canaliser.

IV. QUELQUES POINTS D’INSISTANCE POUR NOTRE FORMATION

51. Enprenant en compte les différents contextes susmentionnés, cette ratio formationis congregationis
tente de prendre en compte certains aspects de la formation qui méritent une attention particuliére
aujourd’hui®,

1. Proposer une formation intégrale

52. 81. Nous avons conscience que « la formation est un élément absolument fondamental de [notre]
avenir »3° et qu’elle « concerne tout a la fois les dimensions humaine, spirituelle, religieuse, pastorale,
et intellectuelle »3",

82. Le premier équilibre a ajuster est celui entre la dimension spirituelle et la dimension humaine
(cf. VN 14) : notre formation doit conduire a une solide maturité humaine qui soutienne le chemin de
chacun vers la sainteté. En lien avec notre charisme, nous accordons une place importante a la
dimension intellectuelle dans notre formation intégrale ; les études ne sont toutefois pas suffisantes
pour aboutir a la maturation intégrale de notre personne : il nous faut garder une place particuliere a
cette dimension tout en veillant a lI'intégrer dans notre parcours de recherche de la sainteté et de
croissance humaine. En lien avec la nature apostolique de notre Institut, il est également urgent de faire
apparaitre plus clairement la dimension missionnaire de la formation : notre vie apostolique doit étre
préparée et accompagnée par une solide formation.

83. Tout en intégrant I'enseignement a la place qui lui convient selon notre charisme, la formation
théorique doit étre complétée par une pédagogie concréte qui prenne en compte la dimension pratique
de notre vie et accompagne la croissance intégrale de chacun32. Un risque a éviter est celui d'une
formation « plus informative que performative » dans laquelle « malgré tous les efforts et 'engagement

2 La justification du choix de ces orientations a été présentée avec détail dans le Rapport de la CRF a la deuxiéme session du
Chapitre général 2022.

30 Mgr CARBALLO, Lettre au Prieur général et a tous les Fréres de Saint-Jean, 28 octobre 2019, n. 2.

3! Message de la deuxiéeme session du Chapitre général 2019, 1" novembre 2019, « D. La formation ».

32 cf. Actes 2019, « Votes d'orientation pour la Commission Ratio Formationis (CRF) », n. 3.

27



prodigués dans la formation, on ne parvienne pas a toucher le coeur des personnes et a le transformer
réellement » (VN 12).

2. Accentuer la liberté de conscience

53. Les contextes actuels de 'Eglise et de la Congrégation mettent en lumiére la nécessité de cultiver
la liberté de conscience. Afin que chaque frére soit le sujet libre de ses propres engagements, la
Congrégation doit mettre en place une formation qui permette d'apprendre a écouter sa conscience et
valorise I'exercice de la liberté chrétienne. Cela implique pour les fréres et les autorités une révision de
la maniere de vivre I'obéissance religieuse, et la valorisation d'un libre don de soi sans infantilisme ni
pression®,

3. Mettre en place une formation concrete a la chasteté

54. Les agressions sexuelles commises au sein de la Congrégation nous conduisent a entreprendre un
travail sérieux sur la pratique de chasteté dans nos différentes relations34. La formation doit
comprendre une information claire sur les abus, les possibilités d'écoute, les procédures légales,
ecclésiales ou communautaires a enclencher, ainsi que la connaissance des sanctions correspondantes.
Le développement de la vertu de chasteté doit permettre non seulement d'assumer l'aspect pulsionnel
de la sexualité, mais également sa dimension affective et relationnelle. La formation a la relation juste
n'est pas seulement un correctif des situations passées mais une orientation fondamentale de notre
formation humaine ; elle implique une juste intégration de la psychologie.

4. Former a I'accompagnement

55. 81. Le Chapitre général de 2019 a réaffirmé notre vocation a « accompagner les personnes dans
leur croissance humaine et spirituelle, et les conduire a I'amitié avec le Christ », tout en soulignant la
nécessité pour ceux qui exercent le ministére de 'accompagnement spirituel de se former et de se faire
superviser3, De nombreux abus commis dans I'Eglise et dans la Congrégation 'ont été dans le contexte
de I'accompagnement spirituel ; cela rend plus urgents notre formation et le maintien d’'une vigilance
pour éviter toute forme de prise de pouvoir et d'infantilisation?.

82. Beaucoup de fréres ont requ au cours de la formation initiale et permanente un
accompagnement spirituel partiel ou défaillant. Il importe que chaque frére de la Congrégation
bénéficie d'un accompagnement spirituel sérieux et apprenne a user de cet accompagnement pour sa
propre croissance religieuse et humaine. Par ailleurs, il n'est pas possible d'accompagner sans bénéficier
soi-méme d'une expérience authentique de 'accompagnement.

5. Soutenir les relations fraternelles et accompagner les communautés

56. Nous avons conscience de la force de notre appel a une vie de charité fraternelle vécue en petits
prieurés. La préparation de cette ratio formationis et le travail de réforme de la Congrégation ont été
l'occasion pour de nombreux freres d'exprimer des attentes dans le domaine de la vie fraternelle®.
Notre formation communautaire doit nous permettre de vivre concretement cette fraternité. Parce que
le bien-étre d’'un frére dépend pour une grande part de la qualité de 'ambiance fraternelle, religieuse
et apostolique du prieuré dans lequel il vit, les communautés doivent, elles aussi, étre encouragées en
tant que groupe. L'intégration de certains aspects de la psychologie systémique devrait contribuer a
une bonne croissance de la vie communautaire. Dans ce sens, le Chapitre général de 2022 a demandé

33 Cf. CIVCSVA, Lettre du 22 juin 2016 aux fréres et sceurs de la Famille Saint-Jean ; Actes 2019, « Message de la 2¢ session ».

34 Cf. Idem.

35 Cf. Actes 2019, p. 34-35.

36 Cf. CIVCSVA, Lettre du 22 juin 2016 aux Fréres et Sceurs de la Famille Saint-Jean ; Actes 2019, « Rapport de la Commission SOS
Abus au CG 2019 ».

37 Cf. Rapport de la CRF au CG 2019, « Synthése de la consultation des vicariats sur la formation par la CRF (2018-2019) ».

28



« aux provinces de mettre en place une réflexion sur la maniére dont nous prenons soin les uns des
autres et dont chacun prend soin de lui-méme », en s'inspirant de cette ratio formationis et du travail
opéré par la COFASA entre 2019 et 202238,

6. Former a la gouvernance collégiale et au sens du bien commun

57. Le caractere collégial de nos chapitres implique un mode de gouvernement participatif. C'est
pourquoi notre formation permanente doit inclure une formation a la gouvernance pour tous les freres.
Il est important d'apprendre a discerner en communauté et de travailler a établir les conditions
nécessaires pour un engagement responsable et concerté. L'édification de la vie communautaire
réclame l'affermissement chez tous les fréres de la recherche du bien commun ainsi qu’'une éducation
du sens politique®.

7. Encourager la connaissance de soi et le développement des compétences

58. Depuis quelques années, de nombreux freres ont demandé que les dons, les talents, les besoins
culturels et personnels soient mieux pris en compte dans les parcours de formation et d'assignation“.
Une saine attention aux talents et aux profils de chacun permet un exercice fraternel de l'autorité
religieuse qui favorise la croissance personnelle de chaque frére ainsi qu'une plus grande stabilité dans
la mission et les assignations. Cela exige de la part des fréres exercant l'autorité et des formateurs qu'ils
acquiéerent une certaine compétence en gestion de ressources humaines. Cette compétence devra
toutefois étre située a sa juste place, comme un instrument au service de la formation humaine des
fréres, d'une bonne gouvernance dans les prieurés et la Congrégation ainsi que d'un discernement
évangélique des appels de Dieu sur chacun d'entre nous.

8. Prendre les cultures en compte

59. Le Chapitre général de 2019 a demandé que la ratio formationis mette en place « une pédagogie
permettant aux fréres en formation initiale d'intégrer I'enrichissement de la différence culturelle et de
développer une "conscience critique selon 'Evangile" a I'égard de leur propre culture »*'. L'attention &
la culture est un enjeu majeur de notre formation initiale et permanente. La culture représente un défi
a la fois pour la connaissance de soi, 'enracinement de notre consécration religieuse, la communion
entre fréres, les études et la mission. Chaque frére doit s'enraciner dans son identité culturelle, devenir
capable de témoigner de ses forces et d'en dépasser les limites. Dans le prolongement du mystére de
I''ncarnation, I'attention a notre propre culture ainsi qu'a celle des autres donne a notre vie et a notre
mission un souffle évangélique.

9. Prendre en compte des besoins spécifiques des freres laics et diacres

60. 81.Le nombre de fréres laics est assez conséquent dans notre Institut ; pourtant leur vocation n'a
été que peu explicitée pour elle-méme jusqu'ici. Cette imprécision, adossée a un certain cléricalisme,
engendre parfois des inégalités de traitement. Il est nécessaire que la vocation des fréres laics soit
mieux précisée dans notre Congrégation et que leur formation soit adaptée a leur appel. Une réflexion
synodale a ce sujet n‘ayant pas encore pu étre menée jusqu'au bout, cet aspect n'a pas pu étre inscrit
dans cette ratio formationis. En attendant que les choses soient précisées, il importe déja que les

38 Cf. Actes 2022, votes « Présent et avenir ». La COFASA était la Commission sur la formation a 'accompagnement spirituel
et de l'affectivité.

3%En 2019, le CG a demandé a la CRF « de prendre en compte le besoin d'une formation spécifique pour assumer des
charges d'autorités » (Actes 2079, « Votes d'orientation pour la Commission Ratio Formationis (CRF) », n. 11); cf. CIVCSVA, A
vin nouveau, outres neuves, n. 16. Les consultations des chapitres conventuels ont fait remonter le désir des fréres que la
formation a la gouvernance ne soit pas réservée a ceux qui ont autorité.

40 Cf. Rapport de la CRF au CG 2019, « Synthése de la consultation des vicariats sur la formation par la CRF (2018-2019) ».

41 Actes 2019, « Votes d'orientation pour la Commission Ratio Formationis (CRF) », n. 1.

29



accompagnateurs des fréres laics se rendent attentifs a leurs besoins propres dans le domaine de la
formation.

82. Ce qui a été dit des fréres laics vaut analogiquement pour les diacres permanents au sein de
notre Congrégation. Le Chapitre général de 2022 a demandé que soit mise en ceuvre « une réflexion
sur la vocation, la place et la formation des fréeres diacres et des fréres non-clercs au sein de la
Congrégation »*2,

10.Assumer et évangéliser le numérique

61. Depuis le Chapitre général de 2016, la Congrégation veille a avoir une présence proactive sur « le
continent numérique »**. La vie consacrée est appelée a la « prophétie d'une sage utilisation des
nouvelles technologies » (IMF 37). Le défi fondamental du numérique se situe d'abord au niveau de la
formation humaine et religieuse : équilibrage entre la connectivité, la garde des sens et la vie intérieure,
entre l'obéissance et les initiatives individuelles, accompagnement des expériences numériques
négatives (dépendances, addictions, manques de prudence et de discernement...). Dans le domaine de
la formation apostolique, il s'agit de saisir I'immense opportunité du numeérique pour annoncer
I'Evangile aux périphéries, pour une nouvelle créativité collaborative. Bien utilisées, les ressources
numeériques peuvent étre un outil précieux pour notre formation intellectuelle initiale et permanente et
pour la mission.

11.Travailler a I'insertion et a la coopération ecclésiale

62. Dans le prolongement du Chapitre général de 2019, qui a initié une réflexion sur la dimension
ecclésiale de notre charisme®4, nous voulons continuer notre effort pour travailler en synergie avec
I'Eglise locale et en communion avec les autres réalités ecclésiales. Cet effort réclame une reprise
constante ; il demande que nous opérions «un discernement (..) des missions auxquelles [nous
sommes] appelés, dans une collaboration confiante avec les pasteurs des Eglises locales », et que nous
établissions des liens de franche collaboration avec le clergé diocésain, les religieux et religieuses
d’autres communautés, les mouvements et les laics. Nous voulons « faire grandir les échanges sur le
plan de la coopération intellectuelle, notamment a travers nos liens avec d'autres instituts et dans les
universités catholiques ».

12.Accompagner les crises et encourager la persévérance

63. 81.Face au départ de nombreux fréres ces derniéres années, la Communauté doit s'interroger sur
les raisons qui les ont conduits a prendre la décision de partir et accepter de remettre en cause ses
fonctionnements. L'Eglise présente comme un signe d'espérance « le dépassement progressif d'une
mentalité qui avait presque tendance a culpabiliser ceux qui quittaient la vie consacrée, diminuant
d'éventuelles responsabilités de I'Institut » (DF 49).

82. La Communauté doit aussi encourager la persévérance dans la vocation et améliorer
laccompagnement des freres en difficulté (mise a disposition des moyens nécessaires au
discernement ; respect de la conscience et de la liberté). Il importe de mettre en place « un véritable
ministere de discernement-accompagnement non seulement pour ceux qui traversent une crise, mais
aussi pour ceux qui, avec persévérance, veulent réveiller le sens de leur propre fidélité » (DF 49). Ce

ministeére doit mettre en ceuvre avec compétence et sagesse une prévention vigilante qui mette a

42 Actes 2022, « Votes autour de la ratio formationis ».

4 Le Chapitre général 2019 a prolongé cette orientation en demandant a la CRF « de penser une pédagogie particuliére
concernant les nouveaux moyens de communication et les réseaux sociaux » (Actes 20719, « Votes d'orientation pour la
Commission Ratio Formationis (CRF) », n. 1).

4 Actes 2019, « Quelques éléments de notre charisme », p. 33-35.

45 BENOIT XVI, Discours a la Communauté Saint-fean, Basilique de Saint-Pierre, 15 février 2006.

46 Actes 2019, « Quelques éléments de notre charisme », n. Il.

30



disposition des freres les moyens d'affronter les situations éprouvantes, parfois dramatiques, qu'ils
rencontrent. Confronté a ces situations, chaque frére pourra chercher avec d'autres a garder un sens
profond de I'amour de Dieu, une confiance filiale envers I'Eglise et la disponibilité & son appel.

31






Chapitre 3 :
QU’EST-CE QUE LA FORMATION ?

64. 81. Avant d'exposer les chemins de la formation propre a la Congrégation, il convient de préciser
ce qu'on entend par l'idée de formation en prenant en compte les évolutions récentes de I'Eglise et le
charisme de notre Institut®’. La formation nous permet de marcher a la suite du Christ (1), de travailler
activement a la transformation de notre vie (Il), de mettre en place des moyens et des stratégies pour
atteindre ces objectifs (IIl).

82. Ce chapitre n'a pas une perspective juridique ; il fournit des points de repéres qui mettent en
perspective les recommandations présentées dans la suite de cette ratio.

I. UN PARCOURS DE DISCIPLE DU CHRIST

65. La formation des religieux, comme celle de tout baptisé, doit leur permettre de devenir de plus en
plus des disciples du Christ. Cela revient principalement a: demeurer constamment a sa suite et se
laisser de plus en plus configurer a lui (1), se laisser transformer dans toute sa personne (2), devenir
missionnaire en se laissant envoyer par le Maitre (3), entrer dans une communauté de disciples (4), le
suivre et lui demeurer fidéle jusqu'au bout (5). Ces caractéristiques communes de la vie des disciples du
Christ prennent une couleur particuliére en raison de notre consécration et de la grace propre de notre
Institut.

1. Un chemin permanent de configuration au Christ

66. 81. La formation a pour but de faire de nous des disciples qui suivent I'Agneau partout ou il va
(cf. Ap 14, 4). Le parcours de la formation est donc d’abord celui d'un disciple du Christ qui cherche a se
laisser enseigner par lui(cf.Jn 7,16 ; 1 Jn 2, 27), le confesser dans la foi (cf. Jn 6, 68 ; 1 Jn 4, 15), demeurer
en lui (cf. Jn 15, 4), apprendre a reconnaitre sa voix (cf. Jn 10, 4), garder sa parole (cf. Jn 14, 23) et ses
commandements (cf. Jn 15, 10), se laisser conduire par son Esprit (cf. 1 Jn 3, 24).

82. Devenir disciple du Christ est a la fois un chemin spirituel et un itinéraire pédagogique. Il est
donc essentiel que chacun de nous «se percoive toujours comme un disciple en marche, ayant
constamment besoin d'une formation intégrale, c'est-a-dire d'une continuelle configuration au
Christ »*8, « Celui qui déclare demeurer en lui doit, lui aussi, marcher comme Jésus lui-méme a marché »
(1Jn2,6).

§3. L'engagement du religieux a la suite du Christ ne consiste pas seulement a « suivre le Christ de
tout son ceeur, en l'aimant "plus que son pére ou que sa meére, plus que son fils ou que sa fille"

47 Depuis plusieurs décennies, I'Eglise a profondément évolué dans sa maniére de percevoir la nature et les moyens de la
formation. Pastores dabo vobis (1992 - pour la vie sacerdotale) et Vita consecrata (1996 - pour la vie consacrée) sont des
points de repére incontournables sur la formation. Bien gu’elle soit destinée en premier lieu aux prétres - y compris les
prétres religieux -, la Ratio fundamentalis Institutionis Sacerdotalis publiée en 2016 par la Congrégation pour le Clergé
présente de nouvelles compréhensions générales de la formation qui sont valables pour tous les consacrés et viennent
compléter les directives promulguées par la CIVCSVA dans Potissimum institutioni (1990) - qui demeure la référence de base
pour la formation des religieux. Ces quatre documents ont une importance telle que chaque frére devrait les avoir lus en
entier au moins une fois dans sa vie.

48 RFIS, « Introduction ».

33



(cf. Mt 10, 37) », comme il est demandé a chaque chrétien, mais a exprimer cet état de disciple par « une
adhésion qui est "configuration" de toute I'existence au Christ » (cf. VC 16). Nous aspirons a nous
approprier les sentiments et la forme de vie du Christ chaste, pauvre et obéissant (cf. VC 18).

84. Ce chemin de configuration réclame une incessante formation. C'est ce que signifie le magistére
récent de I'Eglise, lorsqu'il affirme que la formation n'est pas seulement « un temps pédagogique de
préparation aux voeux, mais (...) représente une fagon théologique de penser la vie consacrée » (RC 15).
Celle-ci doit étre comprise comme « une formation jamais achevée » (RC 15). L'idée méme de formation
résume le dynamisme profond des conseils évangéliques et touche a I'essence méme de la sequela
Christi.

2. Un parcours qui rejoint et unit I'intégralité des aspects de notre vocation

67. 81. Cette formation permanente doit « étre une formation de tout I'étre, dans les différentes
composantes de [notre] personnalité, dans les comportements comme dans les intentions » (VC 65).
Elle nous engage ainsi dans un travail sur nous-mémes qui rejoint tous les domaines de notre vie:
humain, spirituel, intellectuel, religieux, communautaire et missionnaire.

82. Bien que distinctes, ces différentes orientations sont complémentaires. L'ensemble du parcours
ne doit pas se réduire « a un seul aspect au détriment des autres »*. Ces différentes dimensions se
rejoignent dans une unique dynamique de croissance qui doit aboutir a I'unité de la vie (cf. PC 18).

83. Le charisme de notre Institut articule de maniére originale les différentes dimensions de notre
formation et accentue l'unification des dimensions de notre vie :

o [l'expérience spirituelle qui sous-tend les écrits de saint Jean et la vision de la vie chrétienne qui
anime la théologie de saint Thomas d’Aquin conférent un souffle et une puissante unité a notre
formation ; elles inspirent notre compréhension de la vie apostolique et des voeux, dynamisent
notre recherche de vérité et orientent notre formation humaine ;

e la formation intellectuelle - qui tient chez nous une place éminente et accorde une place
conséquente a la philosophie - contribue a notre maturation humaine, nous ouvre des
perspectives apostoliques, enrichit notre vie communautaire, stimule notre soif de connaitre et
d'aimer Dieu ;

e lavie commune est recue comme un don spirituel a partager dans le témoignage apostolique ;
elle se fonde spécialement sur l'oraison vécue en commun, la liturgie des Heures célébrée au
cheoeur et l'eucharistie ; la recherche commune de la vérité en est une dimension essentielle ;

e «le désir d'étre au service de la mission de I'Eglise habite les autres dimensions de notre vie »
(CG 2019).

3. Un apprentissage missionnaire

68. 81. Parce que «le disciple est celui qui est appelé par le Seigneur a étre avec lui, a le suivre et a
devenir missionnaire de I'Evangile »*°, la formation est naturellement missionnaire. Elle doit nous
permettre de participer au sacerdoce prophétique du Christ et de nous engager avec lui pour le salut
des hommes en servant la mission évangélisatrice de I'Eglise. Comme religieux apostoliques, notre
sequela Christi nous conduit au témoignage, au service et a I'évangélisation.

§2. La mission ne se réduit pas a des activités ; elle englobe toute notre vie. En effet, « sous I'action
de I'Esprit-Saint (...), la vie consacrée elle-méme devient une mission, comme 'a été la vie de Jésus tout
entiere » (VC 72).

§3. L'Eglise devient elle-méme lorsqu'elle est en sortie ; nous devons ainsi sortir de nous-mémes
pour rejoindre les personnes la ou elles sont, jusque dans les périphéries existentielles. La formation

4 Cf. Idem.
50 Idem.

34



porte son fruit lorsque chacun devient un pasteur « qui prend 'odeur des brebis » (EG 24) en participant
a la compassion du coeur du Christ Bon pasteur.

4. Une expérience ecclésiale

69. 81. En marchant derriere le Christ, nous sommes immédiatement introduits dans la communauté
des disciples qui le suivent. La formation a un caractére éminemment communautaire, et ne peut étre
accomplie « de facon individualiste »>'. Elle doit donc développer en nous la « conscience que I'on
appartient & un peuple en marche » et nous donner un sens de I'Eglise (cf. Pl 24).

§2. Dans un esprit de communion, nous recevons de I'Eglise et de ses pasteurs les orientations
fondamentales de la formation (cf. PI 23) et expérimentons le « partage des dons » avec les autres
religieux et les différents membres de I'Eglise.

§3. L'Eglise est le véritable milieu de notre formation. C'est en elle que nous faisons l'expérience du
mystere pascal et recevons la Parole de Dieu; cest elle qui nous faconne par la liturgie et les
sacrements ; c'est encore elle qui garantit 'authenticité de notre disponibilité a I'ceuvre du Paraclet;
c'est elle, enfin, qui nous envoie en mission.

5. Un itinéraire de fidélité créative

70. §1. La formation religieuse s'inscrit « dans la continuité d'un unique "cheminement de formation
du disciple" qui commence avec le baptéme, se perfectionne avec les autres sacrements de l'initiation
chrétienne, est accueilli comme point central de sa vie au moment de [I'engagement dans la vie
religieuse] et se poursuit tout au long de I'existence »°2 jusqu'a la rencontre définitive avec le Christ,
lorsque « nous le verrons tel qu'il est » (1 Jn 3, 2)%3.

82. La formation nous met dans un long apprentissage de I'écoute de I'Esprit. C'est lui qui est le
premier acteur de notre croissance. Il travaille notre cceur en nous rappelant les paroles du Christ, en
dénoncant le péché du monde et en nous conduisant a la conversion ; il nous greffe sur la Vigne, nous
fait demeurer dans le Christ et porter du fruit dans I'Eglise. Donné a la Croix pour I'Eglise, I'Esprit nous
permet de vivre du mystére pascal ; il nous centre sur le Christ, véritable pble de notre existence, et
nous conduit ainsi au cceur de notre formation.

83. Le désir d'accomplir la volonté de Dieu et de répondre aux appels de I'Esprit nous met au défi
d'un ajustement régulier et d'une réforme permanente de notre maniére de vivre. Notre formation
prend la forme d'un chemin de fidélité créative. Il nous faut apprendre a trouver les moyens adaptés,
avec l'aide de Dieu, pour faire du neuf avec I'ancien et persévérer jour apres jour, selon I'esprit de notre
charisme, dans notre consécration, dans la fraternité et la mission.

II. UN CHEMIN DE TRANSFORMATION

71. La formation coopére a la métamorphose en nous du vieil homme au nouveau®. Le travail de la
formation permanente nous permet d'accomplir, en union avec le Christ mort et ressuscité, un chemin
de transformation pascale. En accueillant la grace quotidienne du Christ et en acceptant de travailler
sur nous-méme en vérité, nous faisons l'expérience concréte d'une nouvelle naissance dans la foi. En
nous faisant aider (4) pour passer de l'idéal a la réalité (1) et en travaillant a intégrer les multiples
éléments de notre vie dans ce qui en fait le coeur: le mystére pascal du Christ (2), nous pouvons
découvrir le chemin d'un authentique don de nous-mémes (3).

51 Cf. RFIS, Introduction, §3.

52 Cf. RFIS, Introduction.

53 Les moments forts de la formation permanente, ses moments de joie comme de crise, sont présentés au chapitre 13.

54 Cette partie s'inspire assez largement et librement des analyses d’Amedeo CENCINI, spécialement dans ses deux livres :
Eduquer, former, accompagner (2004) et Les sentiments du Fils (1998).

35



1. Un passage de l'idéal a la réalité

72. 81. Comme pour la Samaritaine, la rencontre avec le Christ nous pousse dans un cheminement
intérieur. Jésus entre en conversation avec nous, éclaire notre histoire personnelle et nous libére du
poids de nos erreurs afin de réveiller les désirs les plus authentiques de notre coeur.

82. Ce chemin implique un lent travail de mise a jour des désirs les plus profonds que Dieu a
déposés en nous. Il s'agit de reconnaitre les richesses et les fruits de la grace en se découvrant comme
une créature nouvelle, mais aussi d'affronter les noirceurs, les fragilités et les angoisses, pour apprendre
a étre soi-méme et se retrouver en vérité devant Dieu.

83. Il peut étre tout aussi exigeant d'affronter ses faiblesses et ses incohérences, que de reconnaitre
ses propres dons. Or l'un et 'autre sont absolument nécessaires si on veut passer d'une conception de
soi idéalisée a une connaissance de soi en vérité. Cela implique un véritable travail de recherche de la
vérité sur soi-méme. Sans ce travail, les effets de la formation se manifesteront dans nos
comportements pendant un certain temps, mais ne rejoindront pas nos motivations profondes.

84. Ce parcours de descente et de remontée est un chemin de foi; Dieu nous aime dans tout ce
gue nous sommes, méme a travers nos faiblesses, nos péchés et nos erreurs. Il en résulte une
connaissance de soi a la fois humaine - impliquant des éléments et des dynamiques psychologiques -
et authentiquement spirituelle - conduisant a la relecture de notre vie comme histoire sainte.

2. Un chemin d’intégration et d’unification

73. 8§1.En prenant conscience de notre identité profonde et en assumant la vérité de notre étre, nous
nous disposons a accueillir les différents contenus de formation et pouvons entrer dans une dynamique
de formation permanente. Un travail d'unification de notre personne peut commencer lorsque nous
découvrons le centre a partir duquel tout prend sens dans notre vie. Pour nous ce travail se fait autour
du Christ mort et ressuscité, le seul qui puisse révéler le vrai sens des événements ; c'est autour de ce
centre que tout trouve sa juste place. Nous découvrons alors le fil rouge qui relie et éclaire les
événements de notre histoire, ce autour de quoi tourneront désormais tous les événements et les
apprentissages de notre vie.

82. Il nous faut intégrer, en les situant a leur juste place, de nombreux aspects de I'existence que
nous vivons parfois de maniére juxtaposée ou conflictuelle : passé, avenir, expériences relationnelles et
spirituelles, péchés, ceuvres de la grace, émotions, etc. Cela implique de multiples démarches
intérieures : compléter, perfectionner, recueillir, corriger, mais aussi éclairer, donner un sens, lacher
prise, accueillir, vivifier, soigner les blessures... Il s'agit d’'un travail d’appropriation d'éléments tres variés
qui nous permet de faire nétre le mode de vie des Freres de Saint-Jean selon toutes ses dimensions et
de cultiver notre vocation afin qu'elle puisse porter du fruit.

§3. Ce travail nous conduit a découvrir les incohérences de fond et les malentendus fondamentaux
qui tordent notre compréhension de Dieu, de nous-mémes, des autres, du bonheur, de la sainteté.
Ceux-ci absorbent notre énergie et |'orientent dans une mauvaise direction en nous dispersant; a
I'inverse, la cohérence représente une force d'unité : toutes nos énergies concourent dans un méme
cheminement.

84, La formation permanente réclame une vigilance constante afin de mourir aux inclinations du
péché pour renaitre a une vie plus sainte. Le combat spirituel est une part incontournable du chemin
des disciples du Christ. Ce combat est aussi celui du discernement qui nous permet, a la lumiére de
I'amitié du Christ pour nous, de nous laisser dépouiller de ce qui nous conduit a la mort, au mensonge
et a l'aveuglement. En affrontant cette lutte, nous pouvons tirer pleinement profit des dynamiques et
contenus de formation qui nous sont proposés.

36



3. Un parcours de don de soi

74. 81.Grace a une vie ancrée dans le mystére pascal du Christ, nous découvrons une nouvelle liberté.
Une certaine unification des différents domaines de notre vie se réalise selon une synthése qui nous
est personnelle. Le travail d'intégration et d'unification intensifie notre capacité a nous donner. Notre
offrande a Dieu « se fait plus pure et plus généreuse et elle rejaillit sur les fréres et les sceurs, plus
paisible et plus discrete, et aussi plus transparente et plus riche de grace » (VC 70).

82. Le don de soi est un chemin que I'on parcourt au quotidien selon litinéraire qui est décrit dans
cette ratio. Dans tous les domaines de notre vie et a travers chaque événement, nous cherchons a
progresser dans 'écoute de I'Esprit-Saint et 'obéissance a Dieu au sein de notre Institut. Notre formation
devient alors effectivement une configuration au Christ « dans son oblation totale de lui-méme » (VC 65).

4. Un chemin a accomplir avec des compagnons

75. 81. Le regard bienveillant et I'écoute respectueuse d'un autre sont des moyens incontournables
pour faire advenir en nous la personne humaine, 'enfant de Dieu, le consacré. Il n'est ni possible ni
souhaitable de rester seul sur le chemin de la formation; I'accompagnement, qu'il soit institué ou
fraternel®>, nous aide, si nous le désirons, a identifier les mouvements intérieurs de notre coeur et a
discerner la vie de Dieu en nous.

§2. Entrer dans une relation d'accompagnement, c'est accepter avec humilité I'aide d'un autre pour
avoir acces a des parts peu conscientes de nous-mémes, a des aspects du réel qu'on ne voit pas seul,
aux résonances inapercues de la Parole de Dieu en notre cceur, a la vie que I'Esprit-Saint déploie en
nous-mémes. Cela réclame la volonté de s'ouvrir a celui qui nous accompagne, de lui faire confiance,
de discerner avec son soutien et de marcher avec lui. Se faire accompagner réclame un engagement et
un apprentissage.

lIl. UN ITINERAIRE PEDAGOGIQUE PERSONNEL ET COMMUNAUTAIRE

76. Pour soutenir le cheminement intérieur de la formation, il importe de mettre en place des
stratégies, des outils, des méthodes qui permettent d'opérer une réelle transformation intérieure et de
suivre effectivement le Christ dans le quotidien de notre vie. La formation doit emprunter des chemins
concrets et abordables (1) qui permettent a chacun de devenir plus pleinement lui-méme devant le
Seigneur et ses freres (2) et a la communauté locale de grandir en tant qu'elle nous regroupe et nous
soutient (3).

1. Un chemin concret de formation

77. 81. Pour atteindre son objectif, la formation permanente réclame de s’incarner dans «des
itinéraires concrets, individuels et communautaires » (VN 35). Cette ratio congregationis définit le cadre
de ces itinéraires de formation permanente et initiale. Ceux-ci doivent étre complétés a tous les niveaux
(de la personne, du prieuré, de la Province, de la Congrégation) selon les circonstances et les besoins.
Méme au-dela de sa période initiale, la formation revét toujours un aspect pédagogique.

§2. Afin de promouvoir une « culture de la formation permanente » (VN 16), la Communauté doit
encourager le partage des ressources et guider avec bienveillance le discernement de chaque frére dans
le domaine de la formation permanente.

5 Sur les différentes formes d'accompagnements, voir le chapitre 4.

37



2. Une formation personnalisée et personnalisante

78. Les moyens mis en ceuvre pour la formation doivent étre adaptés a chacun et lui permettre de
développer une maturité intégrale. Chaque frére cherche a entrer dans la pédagogie proposée par la
communauté ; celle-ci, a son tour, cherche a respecter la particularité de chaque frére en acceptant
d'adapter les rythmes et en s'efforcant de Iui donner des moyens appropriés a sa formation. La
pédagogie de formation permanente doit éveiller la liberté du frére, développer ses capacités et lui
permettre d'atteindre une maturité intégrale.

3. Un chemin de croissance de la communauté

79. En plus d'accompagner individuellement chaque frére dans son parcours, la pédagogie mise en
place par la Congrégation doit permettre la croissance des communautés. En effet, la santé humaine et
spirituelle de chaque frére est liée a la santé de la communauté dans laquelle il vit. « C'est dire qu'une
communauté sera ce que ses membres en feront, qu'elle a ses exigences propres et qu'avant que l'on
s'en serve comme moyen de formation, elle mérite d'étre aimée et servie pour ce qu'elle est dans la vie
religieuse » (P126). La force transformante de I'Evangile opére particuliérement lorsque le climat
communautaire favorise une vie fraternelle « ou la personne se met a la disposition des autres fréres,
et ou le "groupe" favorise le progrés de la personne » (VFC 42).

38



Chapitre 4 :
LES PROTAGONISTES
DE LA FORMATION

80. Ce chapitre présente les différents acteurs de la formation, leurs responsabilités propres dans le
processus de formation et leurs interactions. Il prescrit la responsabilité de chacun dans le processus
de formation permanente et comporte donc une part contraignante pour les personnes intéressées.

. LA TRINITE, PREMIER ACTEUR DE LA FORMATION

81. 81. La formation est I'ceuvre en nous de la Trinité tout entiére. C'est Dieu le Pére qui, « par le don
incessant du Christ et de I'Esprit, (...) est le formateur par excellence de ceux qui se consacrent a Lui »
(VC 66). Le don de notre vocation, les sacrements vécus dans I’Eglise, la Parole de Dieu, la vie en
communauté et méme les épreuves de la vie sont autant de voies par lesquelles le Pére est « toujours
a l';euvre » dans notre vie et notre formation (Jn 5, 17).

82. Cest le projet de Dieu de faire de nous ses fils dans le Fils et de nous conduire a la vie
(cf.Jn 1,12, 10,10; 20, 31). C'est le Verbe qui nous révele le Pére et (cf. Jn 14, 9) qui est le modéle de
notre relation a Dieu. Il nous donne 'exemple d'une vie totalement donnée a Dieu et nous ouvre la voie
de I'obéissance par sa mort et sa résurrection.

§3. L'action de I'Esprit « est d'un autre ordre que les données de la psychologie ou de I'histoire
visible mais [il] opére aussi a travers elles, agit au plus secret du coeur de chacun de nous pour se
manifester ensuite en fruits bien visibles : il est I'Esprit de vérité qui "enseigne", "rappelle”, "guide"
(cf.Jn 14, 26; 16, 12). Il est "I'Onction" qui "fait goQter", apprécier, juger, choisir (cf. 1]Jn 2, 20-27). Il est
I'avocat-consolateur qui "vient en aide a notre faiblesse", soutient et donne I'esprit filial (cf. Rm 8, 15-
26) » (P1 19).

l. LE FRERE, PREMIER RESPONSABLE DE SA FORMATION

82. Chaque frére « est lui-méme le protagoniste nécessaire et irremplagable de sa formation »; nul
«ne peut se substituer a la liberté responsable que chacun posséde comme personne unique »
(PDV 69). Nous exercons cette liberté fondamentale en assumant activement le réle de « sujet » de notre
formation et en étant moteur de notre formation permanente. L'engagement de chacun par quatre
aspects principaux : le désir d'apprendre et de croitre chaque jour (1), I'entretien d'un dialogue profitable
avec les différents interlocuteurs de notre formation (2), la définition pour soi-méme de cadres et
d'objectifs concrets de croissance (3), la persévérance sur le chemin (4).

1. Se rendre disponible a la formation

83. Notre premiére responsabilité a I'égard de notre propre formation consiste a devenir des
personnes « disponibles » qui se laissent former par les événements de la vie, qui apprennent a
chercher la volonté de Dieu dans toutes les situations et dans toutes les personnes qu'elles rencontrent,
et sont prétes a se laisser remettre en cause par la vie elle-méme, a toutes les étapes de celle-ci. La
docibilitas est la vertu qui nous apprend cette disponibilité a nous laisser fagonner par la vie de I'Esprit
en nous.

39



2.

S’engager dans le dialogue avec les différents partenaires de notre
formation

84. Bien que chaque frére soit le premier responsable de sa formation, nul ne se forme seul. Le chemin
de notre consécration se parcourt avec de nombreux compagnons de routes qui sont autant de
partenaires de la formation. Il nous revient d'entamer le dialogue avec ces différents compagnons afin
de cheminer avec eux:

a)

b)

0)

d)

e)

Les accompagnateurs : quel que soit leur niveau d'accompagnement (prieur, accompagnateur
spirituel, formateur...), il est de notre ressort de tirer profit du partenariat qu'il nous offre. Cela
implique de s'ouvrir, de batir une confiance réciproque, de discerner avec 'accompagnateur,
de marcher ensemble avec le Christ. Le réle propre des principaux accompagnateurs est décrit
dans ce chapitre. La Communauté joue un réle dans la qualité de I'accompagnement en
favorisant un climat de vérité et de confiance mutuelle, en valorisant le juste respect de la
confidentialité, en batissant une culture de la franchise, de la chasteté, du respect mutuel et
I'écoute. Le fait que chaque frére puisse recourir facilement a un accompagnement spirituel
extérieur a la Communauté ou a une aide médicale ou psychologique lorsqu’il en ressent le
besoin est un signe de bonne santé communautaire.

Les professionnels : en plus du recours aux médecins pour la santé physique, il est parfois
opportun de faire appel a des professionnels pour accompagner notre santé psychique ou
travailler sur notre comportement (psychologues, coaches, thérapeutes, etc.). Il revient a
chaque frere d'en discerner l'opportunité, en restant a I'écoute des fréres avec qui il vit et des
personnes en qui il a confiance. Cet accompagnement portera d'autant plus de fruit que le frére
réussira a en intégrer les apports dans son parcours global de formation. Il sera utile que les
maisons de formation initiale et les prieurés apostoliques aient a leur disposition une liste de
personnes compétentes : médecins, thérapeutes, coaches, etc.

Notre famille d'origine : c'est habituellement elle qui met en route notre chemin de croissance
humaine ; souvent, elle a joué un réle capital dans notre initiation chrétienne. Conscients des
richesses et limites de cette premiére éducation, nous voulons reconnaitre et faire fructifier ce
patrimoine familial tout en complétant ou en laissant se purifier ce qui doit I'étre. Cela réclame
de chacun un travail pour relire son histoire qui demande souvent du courage et nous confronte
parfois a des blessures ou des déviations profondément enracinées.

Le monde et la culture : parce que Dieu habite le coeur de chaque homme qui cherche la vérité
et qu'il inspire de quelque maniére chaque culture, toute personne et toute culture peuvent
devenir instruments de Dieu pour notre formation. Nés dans tel monde, nous en portons les
richesses et les interrogations ; c’est vers lui que I'Eglise nous envoie en mission. Nos liens avec
le monde et notre culture réclament d'étre sans cesse purifiés a la lumiére de 'Evangile ; ils nous
demandent un discernement constant pour en distinguer les valeurs et les contre-valeurs. Afin
de demeurer fidéle a notre vocation, il nous appartient de prendre de la distance par rapport
aux mentalités et aux idéologies du monde qui nous écartent progressivement de notre style
de vie de consacré et en compromettent la crédibilité.

Les personnes de référence : au cours de notre chemin de vie, nous rencontrons de nombreuses
personnes qui jouent pour nous le réle de témoin ou de conseiller et a qui nous accordons une
autorité morale : personnes rencontrées dans I'apostolat, formateurs, amis, grands témoins,
écrivains, prédicateurs, hommes d’Eglise, etc. Chacun est responsable de discerner pour lui-
méme la fiabilité de ces personnes et 'opportunité de s'appuyer sur elles, puis d'en tirer profit
pour sa croissance humaine, religieuse et spirituelle.

40



3. Définir des cadres et des objectifs concrets de formation

85. 81. Afin de garantir sa propre avancée dans la formation, chacun de nous est responsable de
mettre en place une véritable discipline de vie qui lui permette d'agir selon nos Constitutions et de tendre
vers une cohérence dans sa maniere de vivre.

82. Chaque frere profés perpétuel est invité, en lien avec le responsable provincial de formation, a
établir un programme personnel de formation. Celui-ci visera a répondre a ses besoins d’'ordre personnel
(équilibre de vie, renouveau de sa vie consacrée, approfondissements divers) et communautaire
(missions apostoliques, responsabilités dans le prieuré...). La mise en place par le responsable provincial
d'un livret personnel de formation pourra soutenir chaque frére en lui donnant une vue d'ensemble sur
les formations déja recues, les dipldmes acquis, les compétences développées, les projets de formation
a venir, etc.

4. Persévérer dans la vocation

86. Restant sauve la liberté de notre conscience, nous travaillons a persévérer dans la Communauté,
conscients que « la fidélité personnelle a demeurer dans un institut déterminé, méme en admettant
quelques exceptions, n‘est pas seulement une question humaine mais renvoie au choix plus profond
de fidélité a Dieu » (DF 33).

l1l. ACCOMPAGNEMENT FRATERNEL

87. 81. La fraternité joue un réle fondamental dans notre formation permanente. Nous comptons les
uns sur les autres et nous appuyons sur nos freres pour grandir quelles que soient les joies ou les
épreuves rencontrées. C'est d'abord entre fréres qu'on s'laccompagne, qu'on se soutient mutuellement
et qu'on se porte. La fraternité devient alors « le lieu d'une formation permanente éminente » (VN 36).

82. Cet accompagnement fraternel prend différentes formes: un compagnonnage fraternel, la
sollicitation de conseils, la sollicitude des anciens, un échange en chapitre conventuel, un parrainage
dans les nouvelles expériences (stages, premiére assignation et premiers engagements apostoliques,
premiéres années d'ordination, premiéres années dans une nouvelle culture, etc.).

§3. Cet accompagnement fraternel revét une valeur inestimable lorsqu'un frere est dans une
situation délicate : crise, transition difficile (assignation, changement de mission).

84. Notre fraternité s'étend particulierement a tous les membres de la Famille Saint-Jean. Le
partage d'une vocation commune, d'une vie fraternelle et parfois d'une mission commune avec les
Congrégations des Sceurs Apostoliques et Contemplatives de Saint-Jean joue un rble important dans
notre formation; la relation avec nos Oblats enrichit également la perception de notre vocation
commune et notre expérience de la communion fraternelle.

IV. LE PRIEURE, MILIEU IMMEDIAT DE NOTRE FORMATION

1. Le prieuré comme « communauté formatrice »

88. 81. La vie en communauté est une force pour notre chemin de formation. Elle « joue un réle
privilégié dans la formation, quelles qu'en soient les étapes. Et la formation dépend en grande partie de
la qualité de cette communauté. Cette qualité ressort de son climat général et du style de vie de ses
membres, en conformité avec le caractére propre et I'esprit de l'institut » (Pl 26). La communauté locale
du prieuré exerce un réle formateur important en établissant « une atmosphere qui favorise et assure
un processus de formation » (PDV 42).

41



§2. Toute communauté n'est pas automatiquement formatrice ; certaines conditions sont requises.
L'écoute et le respect mutuel ainsi qu'un réel esprit de conversion et de fidélité en font partie. Cela
suppose que nos prieurés soient des lieux ou l'on prenne « soin » les uns des autres, spécialement de
ceux qui sont plus faibles, par une vraie qualité d'attention, en offrant une écoute gratuite et sans
jugement et en faisant du prieuré un «foyer » pour chacun des fréres (cf. DF59; PC15). De la
profondeur de la maturité humaine et spirituelle des fréres peut naitre un contexte porteur en soi
d’'accompagnement.

§3. Une communauté est formatrice également lorsque le chapitre conventuel définit les cadres
qui donnent a chacun sa place et précise les regles de la communauté ; elle garantit alors une lisibilité
de la vie communautaire et une certaine sécurité des relations en son sein. La mise en ceuvre de ce
cadre implique un engagement de la part de chacun des freres du prieuré.

2. La croissance de la communauté

89. 81. La bonne santé d'un prieuré est une condition essentielle pour qu'il soit un milieu propice a la
croissance de chacun de ses membres. Chaque groupe est un systéme relationnel vivant qui, a I'image
d’'une personne singuliére, posséde une histoire et connait ses propres étapes de croissance. Chaque
prieuré doit pouvoir intégrer les crises et les conflits - qu'il rencontre inévitablement - comme autant
de manieres de grandir pour la communauté. Crises et conflits sont nécessaires pour que le « systéme »
reste vivant. Un groupe se transforme en affrontant ses crises et ses conflits ; quand ceux-ci n'arrivent
pas a étre résolus, c'est un signe de maladie du groupe.

§2. La maniére dont le prieur exerce l'autorité a un fort impact sur la communauté ; mais le prieuré
a aussila capacité d'empécher un prieur d’'exercer I'autorité correctement. Il importe donc pour la bonne
santé d'un prieuré que la relation entre la communauté et le prieur atteigne un point d'équilibre dans
lequel chacun s'engage dans le dialogue, se dispose a faire des concessions nécessaires, cherche le bien
commun et contribue a un sain exercice de la collégialité et de la subsidiarité.

§3. Une communauté qui est capable de formaliser son fonctionnement, d'opérer une critique
lucide de ses objectifs, de ses procédures et de ses résultats et de les accueillir dans I'action de grace,
de recevoir une critique venant de I'extérieur, atteint une certaine maturité communautaire qui favorise
le bon fonctionnement de la vie conventuelle et I'élan personnel de chaque frére. Dans ce sens, le
chapitre conventuel évalue au moins une fois par an les différentes dimensions de la vie
communautaire et apostolique. Afin de célébrer les merveilles accomplies, au sens biblique, et de
comprendre les influences - parfois marquantes - du passé, chaque prieuré doit étre lucide sur sa
propre histoire (fondations, premiéres missions, événements marquants, personnes importantes pour
I'histoire du prieuré, etc.) et en garder des traces pour les freres qui viendront par la suite.

84. Le Chapitre d'un prieuré peut avoir ses angles morts, c'est pourquoi, un accompagnement
extérieur régulier est nécessaire. |l s'agit d'abord de l'accompagnement régulier du Provincial. Le
chapitre peut aussi avoir recours a une instance ecclésiale, médicale ou psychologique, a I'intervention
d'un professionnel ou d'une autre personne, dont I'expertise pourrait se révéler nécessaire en vue
d'améliorer la coopération dans une ceuvre pastorale, d'assainir les fonctionnements du chapitre
conventuel ou de prendre du recul par rapport au vécu de la communauté (relecture des relations
fraternelles, de I'équilibre communautaire, du programme de vie du prieuré, etc.) ; on accordera sa juste
valeur a l'avis de l'intervenant, en trouvant la maniére adéquate de l'intégrer dans le discernement du
chapitre conventuel.

3. ’'engagement de la communauté dans la formation

90. Il revient au chapitre conventuel de prendre sa responsabilité quant a la formation de la
communauté locale. Ainsi, a I'intérieur du cadre donné par la ratio formationis congregationis et la ratio
provincialis, prenant en compte les programmes de formation complémentaires établis par la Province
et la Congrégation, chaque chapitre conventuel doit établir un programme de formation propre au

42



prieuré. Ce programme (d'un an ou plus) doit permettre d'engager le prieuré dans une direction et des
moyens qui correspondent a sa mission particuliére, aux besoins du prieuré et aux attentes des fréeres.
[l définit au minimum l'objectif et I'organisation du travail intellectuel communautaire.

V. LE ROLE DES AUTORITES

1. Lerdle du prieur

91. 81. Le prieur, autorité ordinaire de for externe envers qui nous exercons habituellement
I'obéissance religieuse, est un partenaire privilégié dans notre chemin de croissance : il nous maintient
dans I'écoute du Seigneur en étant le témoin d’'une autorité qui ne vient pas de nous-méme ; il anime la
formation permanente dans la vie communautaire et a le devoir de veiller a ce que la communauté
respecte les Constitutions et les regles qu’elle s'est donnée.

§2. De son cOté, le prieur préte attention a la croissance normale de chacun dans chaque phase ou
période de I'existence. Son accompagnement prolonge 'accompagnement fraternel. Il fait don a chacun
de sa propre estime et de sa propre considération positive, nourrissant envers tous une affection
sincére, se rendant disponible, gardant avec discrétion les confidences recues, donnant courage et
espérance dans les épreuves, partageant les préoccupations et les difficultés des fréres qui lui sont
confiés. Il offre son aide pour résoudre d'éventuels probléemes ou surmonter des possibles crises. La
formation permanente des fréres est une des priorités de sa charge (cf. SAO 13).

83. Par sa gouvernance, le prieur veille a établir un climat communautaire favorable a la formation :

e il travaille avec le chapitre a garder vivant dans le couvent a la fois le charisme de la
Communauté et le sentire cum Ecclesia ;

e iljouesonrdle d'animation de la vie du prieuré dans toutes ses dimensions et veille a maintenir
un équilibre communautaire entre les différents aspects de notre vie (priére et travail, apostolat
et formation, taches a accomplir et repos) ;

e il favorise un climat communautaire dans lequel chacun peut ressentir « la liberté de se laisser
former par la vie commune et par ses fréres, les uns par les autres et de se sentir chacun
responsable du cheminement de croissance d'autrui » (SAO 13);

e il «se soucie de créer le climat favorable au partage et a la coresponsabilité, (...) encourage les
fréres (...) a prendre leurs responsabilités et sait respecter celles-ci » (VFC 50) ;

e il veille a ce que le discernement spirituel communautaire se réalise dans les meilleures
conditions et a ce que les décisions prises ne restent pas lettre morte.

2. Le rble du prieur provincial

92. §1. Le prieur provincial exerce son ministére au nom de I'Eglise et dans le cadre prévu par le droit
de la Congrégation. Il veille a la bonne santé des prieurés, et les aide a s'insérer dans la mission plus
large de I'Eglise et de la Province; il apprend a connaitre chaque frére pour exercer son ministére de
gouvernement et d'assignation de la maniere la plus ajustée possible ; il accompagne chaque frere a
son niveau propre, se tient comme un recours bienveillant pour eux en cas de difficulté et peut exercer
le réle médiateur en cas de crise dans un prieuré.

82. La visite du prieur provincial joue un réle important dans la croissance de la communauté
locale. Le chapitre conventuel s'engage donc dans la préparation de cette visite en se préparant a
accueillir un regard extérieur au prieuré, en discernant les questions importantes a aborder, en
préparant la relecture de ce que vit la communauté dans une attitude d'action de grace et de conversion.
Tout en exercant pleinement son ministére d'accompagnement, le prieur provincial s'assure de valoriser
I'autonomie propre du chapitre conventuel. Au cours de la visite, il se rend disponible pour écouter
chaque frére en vue d'évaluer sa situation avec lui.

43



§3. Le prieur provincial s'assure de connaitre le parcours religieux et apostolique de chaque frére
(assignations, formations, engagements apostoliques, événements significatifs de sa vie, etc.). Son
accompagnement doit permettre non seulement de réagir aux crises qui se présentent, mais également
d'assurer un suivi du frére dans la durée. Il prend des décisions importantes concernant les projets de
formation personnels qui dépassent la vision d'un simple prieuré.

84. Le prieur provincial est le premier garant de la formation dans la province. Il supervise et
accompagne le travail du responsable provincial de formation. Il est lui-méme aidé et supervisé dans sa
tache par le Prieur général et le Responsable général de formation®®.

§5. Chacun se rappellera qu'au-dela des qualités ou défauts de la personne elle-méme, le supérieur
majeur représente IEglise et quil apporte une saine extériorité régulatrice qui préserve de
I'autoréférentialité.

3. Le role du responsable provincial et du Responsable général de la
formation

93. §1. Afin de répondre aux besoins courants des fréres de la Congrégation, aux demandes de 'Eglise
universelle ou a une situation particuliére requérant un travail de la Congrégation entiére sur une ou
plusieurs années, le Responsable général de formation et son conseil sont responsables de compléter
la pédagogie de la ratio formationis congregationis en proposant des itinéraires de formation pour la
Congrégation tout entiére.

§2. Cest le réle du responsable provincial de formation de veiller a 'animation de la formation
permanente, a la mise en ceuvre de la ratio formationis provincialis dans sa Province, et de mettre en
ceuvre des programmes de formation répondant aux besoins particuliers. Il lui revient de s'assurer de
I'élaboration, la mise en ceuvre et la révision des programmes locaux des maisons de formation, de
suivre les équipes de formation dans I'exercice de leur mission, de veiller a la formation et la supervision
des formateurs et de préparer leur remplacement.

83. A son niveau, le responsable provincial de formation et son conseil ont la responsabilité de
mettre en place pour leur Province des parcours de formation sur des points non-traités par la ratio
formationis provincialis lorsque le besoin s'en fait sentir. Cela fait partie de I'animation de la formation
dans la province.

4. Le Prieur général

94. Le Prieur général est le dernier garant de la formation dans la Communauté. En coopération étroite
avec le Responsable général de la formation, il veille a établir les cadres nécessaires au niveau de la
Congrégation pour que dans les provinces et les prieurés chaque frére puisse vivre sa vocation dans
une réelle disponibilité a Dieu. Il soutient la fidélité de I'ensemble du corps envers le charisme de la
Congrégation. C'est lui qui promulgue la ratio formationis congregationis et approuve les rationes
provinciales.

VI. LACCOMPAGNEMENT SPIRITUEL ET SACRAMENTEL

1. L'accompagnement spirituel

95. 8§1. Chaque frére s'assure d'avoir un accompagnement qui lui permette de vérifier sa maniéere
d'écouter Dieu dans sa Parole, dans sa rencontre avec les autres et dans les événements de sa vie;
d'ajuster sa maniere de vivre a son état de vie comme consacré et au chemin de sainteté qui correspond

%6 Sur la formation du prieur provincial, voir : chapitre 11, n. 287.

44



a notre appel dans la Communauté ; de répondre aux appels du Seigneur, de maintenir I'obéissance a
I'Eglise et de garder librement le cap de la mission®’.

82. L'accompagnement spirituel prend des formes diverses et complémentaires selon les moments
de la vie. Les échanges avec les fréres, le prieur, le chapitre conventuel, le confesseur ou un confident
peuvent jouer un réle capital d'accompagnement. Il est pourtant hautement profitable et recommandé
de choisir une personne précise comme accompagnateur spirituel afin d'éviter I'écueil des conseils
contradictoires. Quelle que soit la forme de 'accompagnement, chaque frére doit se garder du danger
de l'autoréférentialité. Lorsqu'il est difficile de rencontrer son accompagnateur spirituel, il est bon
d'envisager de choisir un relai plus facile d'accés ou de changer d'accompagnateur.

§3. L'accompagnateur - homme ou femme - est témoin du travail de la grace dans le coeur du frére
qu'il accompagne. Sa mission est d'aider le frere a donner une place centrale au Seigneur et a discerner
ses chemins, a trouver les mots qui I'aident a se dire lui-mé&me et a prendre conscience des événements
présents ou passés, a étre responsable de sa vie spirituelle et cohérent dans ses choix.
L'accompagnateur doit s'engager a une présence compétente, ajustée, disponible, bienveillante,
encourageante et sans jugement ; veiller a respecter la liberté de se confier ainsi que la confidentialité
de ce qui est confié ; étre attentif aussi a lui-méme, a ce qu'il peut entendre ou non, a ne pas se laisser
envahir.

84. |l est légitime que le prieur ou le supérieur majeur demande a chaque frére s'il est accompagné
spirituellement.

2. Le confesseur

96. 81. Il est particulierement opportun d'avoir un confesseur régulier qui nous connaisse et puisse
personnaliser ses conseils dans la célébration du sacrement.

82. Afin de permettre le respect des fors et une plus grande confidentialité, il est souhaitable de se
confesser en dehors de la communauté du prieuré.

VII. LEGLISE

1. L’accompagnement de I'Eglise

97. §1. Clest I'Eglise qui authentifie le charisme de la Communauté et en accompagne la croissance.
« La vie religieuse dépend du ministére donné par Dieu a la hiérarchie pour le discernement
authentique du charisme de fondation. Cette dépendance ne touche pas seulement la premiére
reconnaissance d'un institut religieux, mais aussi ses développements ultérieurs. L'Eglise fait plus que
d'établir un institut. Elle 'accompagne, le guide, le corrige et I'encourage dans la fidélité a son don de
fondation car cet institut est un élément qui appartient a sa vie propre et a sa croissance »>8,

§2. L'Eglise fixe les normes générales ainsi que des orientations pour la formation des religieux. La
Congrégation doit vérifier la conformité de ses propres orientations avec les indications de I'Eglise, tant
au niveau universel que local.

2. La communion ecclésiale et le partage des dons

98. §1. De nombreux membres de I'Eglise (religieux, prétres diocésains, laics) peuvent jouer un role
essentiel dans notre formation par leur écoute, leur soutien, leurs conseils. Notre formation s'enrichit
dans ce « partage des dons » qui nous permet de faire une expérience concréte de la communion

57 Sur la maniére de tirer profit de 'accompagnateur spirituel pour sa vie spirituelle, voir : chapitre 7, n. 159 ; sur son role
lors de la formation initiale, voir : chapitre 6, n. 119.
58 CIVCSVA, Eléments essentiels de I'enseignement de I'Eglise sur la vie religieuse, 1983, n. 41.42.

45



ecclésiale. Nous sommes également faconnés par les rencontres personnelles et les moments de
coopération avec les autres ouvriers dans la vigne du Seigneur.

82. Nous profitons des structures et des propositions de formation offertes aux religieux ou aux
agents pastoraux par les diocéses, les conférences épiscopales et conférences nationales des religieux.
La coopération avec d'autres Instituts dans le domaine de la formation est une richesse encouragée par
I'Eglise.

VIIl. LA VIERGE MARIE ET LES SAINTS

99. 81. Du début au terme de notre itinéraire de formation, nous marchons en présence de la Vierge
Marie, notre Mére et notre modeéle (cf. Pl 20). A chaque religieux, Marie « communique 'amour qui lui
permet d'offrir chaque jour sa vie pour le Christ, en coopérant avec Lui au salut du monde. C'est
pourquoi le rapport filial avec Marie constitue la voie privilégiée de la fidélité a I'appel recu et une aide
trés efficace pour progresser dans sa réponse et vivre en plénitude sa vocation » (VC 28).

82. Dans son mystére de compassion, Marie est le modéle de notre participation, comme baptisés
et consacrés, au sacerdoce du Christ. C'est elle qui nous apprend a nous tenir prés de la Croix de son
Fils et prés de la souffrance de chaque homme a qui nous sommes envoyés. Auprés delle, nous
apprenons la persévérance dans la priére, avec toute I'Eglise et pour toute I'Eglise (Ac 1, 14), suppliant
Jésus d'envoyer sur elle 'Esprit Paraclet. Marie devient alors pour nous, comme dit la liturgie, « mére et
maitresse de vie spirituelle »>°,

§3. Les saints soutiennent notre formation par leur exemple et leur intercession ; nous cherchons
a en faire des compagnons de route. Nous n'hésitons pas a recourir aux saints qui inspirent l'esprit de
notre Congrégation et a ceux qui traversent notre vie d'une maniére ou d'une autre.

59 Cf. Missel marial.

46






Chapitre 5 :
LES ORIENTATIONS SPECIFIQUES
DE LA FORMATION INITIALE

100. §1. S'assurer de la qualité du chemin de formation que doit parcourir chaque candidat pour devenir
Frére de Saint-Jean est I'une des responsabilités les plus importantes quiincombe a notre Communauté.
En effet, nous désirons donner a ceux qui veulent nous rejoindre le meilleur de ce que nous sommes,
de ce que nous croyons, de ce que nous voulons vivre ensemble et de ce que nous apportons a 'Eglise
selon notre charisme. Cette tache qui nous dépasse, nous la confions au Seigneur et nous voulons que
chacun de nos fréres en formation initiale en devienne pleinement acteur.

§2. La formation initiale est le premier moment de la formation permanente au sein de la
Congrégation. Mutatis mutandis, tout ce qui a été dit auparavant de la formation permanente vaut
également pour les années d'initiation.

. LES OBJECTIFS DE CROISSANCE DES FRERES EN FORMATION INITIALE

1. Découvrir la vocation de Frere de Saint-Jean

101. La Communauté propose avant tout un chemin de formation qui permet a chaque candidat de
saisir ce qu'est la vocation particuliere de Frére de Saint-Jean et de la faire sienne. A cette fin, il lui sera
donné d'expérimenter notre vie selon toutes ses dimensions ; d'étre accompagné par des formateurs
qualifiés qui l'aideront a vivre de facon personnalisée notre charisme; de connaitre notre histoire
particuliere et de s'y insérer.

2. Etablir les fondamentaux d’une vie consacrée

102.81. Au cours des premiéres années de formation, chaque frére est appelé a construire les
fondements qui lui permettront de mener la vie consacrée et dy rester fidele. Il batit ainsi
progressivement une maturité humaine, chrétienne et religieuse qu'il consolidera tout au long de sa vie.

82. Cela implique qu'il fasse une expérience personnelle du Christ et que se mette en place la racine
d'une vie menée dans la foi, 'espérance et la charité ; c'est le développement du premier amour auquel
il pourra revenir toute sa vie durant (cf. Ap 2, 4).

83. Il doit également établir les bases humaines de 'engagement de toute une vie - ce qui implique
le développement de sa conscience humaine et chrétienne, l'acquisition des vertus fondamentales ainsi
que le mdrissement de sa liberté.

84. Les années de formation initiale sont aussi 'occasion d'acquérir les réflexes fondamentaux de
la vie consacrée: chaque frere en formation initiale doit pouvoir expérimenter que les vceux
transforment sa maniére de vivre et donnent désormais le ton a toutes ses activités ; il doit découvrir
I'articulation entre sa consécration et toutes les autres dimensions de notre vie: priere, étude, vie
commune, apostolat.

48



3. Initier un chemin de formation permanente

103.En tant que point de départ de sa formation permanente, les années d'initiation doivent permettre
au frére d'apprendre a se mettre dans une attitude constante de disponibilité a I'égard du Christ et de
I'Esprit-Saint. Le programme de formation et la pédagogie utilisée doivent « rendre le jeune consacré
réellement docibilis » (VN 35), c'est-a-dire capable d'apprendre et d'étre enseigné. Il acquiert alors une
disposition qui soutiendra tout son parcours de vie consacrée depuis sa profession perpétuelle jusqu’au
moment de sa rencontre définitive avec Dieu.

4. Prendre le chemin du discernement

104. Le temps de la formation initiale est un temps de discernement vocationnel qui prépare la
profession perpétuelle. Chaque candidat participe a ce discernement en mdrissant sa liberté a travers
une véritable mise a I'écoute de I'Esprit-Saint et des mouvements intérieurs de son cceur. Les formateurs
guident le frére sur ce chemin en le formant au discernement spirituel, en évaluant régulierement son
engagement chez nous et en accompagnant les étapes de son discernement vocationnel.

. DEVELOPPER UNE PEDAGOGIE ADAPTEE

1. Mettre en ceuvre une éducation pour personne adulte et responsable

105. §1. Dés le point de départ du chemin d'initiation, les formateurs doivent prendre au sérieux le fait
que Dieu est le premier acteur de la formation et que le candidat en est le premier responsable. Ce
dernier est une personne adulte ayant déja parcouru un chemin de foi qui I'a conduit jusqu'a la
Congrégation ; c'est avant tout le Christ qui forme et mdrit sa liberté. La pédagogie de la Congrégation
doit donc se mettre au service du dialogue que chaque candidat opére personnellement avec Dieu en
lui fournissant les moyens de découvrir la vocation a laquelle il aspire et d'opérer son discernement.

82. Pour cela, chaque frére est accompagné dans un climat d'écoute et de dialogue. Il est aidé a se
prendre en main pour devenir responsable de sa propre formation ; a évaluer lui-méme avec I'aide de
ses formateurs le chemin accompli; a développer une fidélité créative envers les dons de Dieu qu'il a
recus et envers sa propre vocation.

§3. Afin de permettre une meilleure assimilation de la formation par les candidats :

e les formateurs favoriseront un apprentissage qui valorise I'expérience du frére et prend en
compte les erreurs comme moyens de progression ;

e ils lui exposeront pourquoi les activités qui lui sont proposées ont une valeur formatrice, ainsi
que les raisons des décisions qui le concernent ;

e ces derniéres seront prises, autant que possible, avec le candidat lui-méme ;

e on préférera solliciter la motivation personnelle plutét que de recourir a des injonctions ou
exhortations ;

e afin de compléter I'enseignement - qui pourrait rester extérieur et ne pas impliquer la
personne -, les formateurs éveilleront l'intérét du frére en I'engageant dans la résolution des
problemes qu'il affronte, en le rendant participant de I'élaboration de solutions ou en l'aidant a
trouver la juste attitude face aux situations qui demeurent.

2. S’appuyer sur la sagesse de 'Eglise et les outils du monde contemporain

106. L'initiation a la vie consacrée réclame beaucoup de sagesse et de compétences. Par conséquent,
nous cherchons a nous appuyer sur les méthodes, les outils et les contenus qui se trouvent dans la
tradition de 'Eglise (Péres du désert, Maitres spirituels, spiritualités de la vie consacrée, enseignement
du Dicastére pour les Instituts de vie consacrée...) mais aussi sur ceux qui ont été développés par le
monde contemporain, selon la demande du Concile (OT 11) : « Les normes de |'éducation chrétienne

49



seront religieusement observées et soigneusement complétées par les découvertes récentes d'une
psychologie et d'une pédagogie slres ». Il ne faudra pas oublier « que restent prioritaires et normatifs
les principes de la pédagogie chrétienne qui ne sous-estime ni n'absolutise I'apport des sciences
humaines » (DPES 58).

3. Enseigner dans une démarche de recherche de la vérité et de sagesse de
vie
107. 81. Les études prennent une place importante au cours des années de formation initiale. Chaque
frére doit découvrir comment la formation intellectuelle entretient le désir de sagesse et peut, selon
notre charisme, se mettre au service de lI'ensemble des dimensions de sa formation. Le r6le des
formateurs est d'aider les jeunes fréres a intégrer les études dans leur vie et leur vocation, afin qu'elles
portent du fruit au long de leur vie. L'intégration des données de base et I'acquisition des habitus

fondamentaux par le candidat sont des enjeux de cette période d'initiation; celle-ci devra étre
complétée au long de la formation permanente.

82. En cohérence avec notre charisme qui accorde une place importante a la recherche de vérité
et a l'étude, les novices, en plus d'étre guidés dans une connaissance fondamentale de |la Parole de Dieu,
commenceront déja a étre initiés aux bases de la philosophie. On cherchera avant tout a introduire les
fréres dans une recherche de vérité qui trouve en Jésus son accomplissement.

83. Bien que I'enseignement magistral soit une modalité importante de la transmission, on veillera
a ne pas limiter la formation intellectuelle a cette forme. Dans les différents domaines de formation
intégrale, on veillera a utiliser des pédagogies variées et adaptées aux besoins de la formation.

4. Accompagner chaque personne dans une vie communautaire

108. §1. La vie communautaire est un moyen fondamental de formation ; dans une maison de formation
initiale, elle est structurée autour de sa mission d'accompagnement de la croissance des candidats. Leur
vie commune comporte des exercices communautaires qui aident et fortifient chacun dans son chemin
vers Dieu.

82. Au cours des premiéres années de formation, la communauté qui accueille les candidats tient
un réle formateur essentiel. En son sein, les formateurs eux-mémes entretiennent une communion qui
leur permet d'accompagner les candidats a travers une coopération concertée.

§3. Chaque candidat doit pouvoir bénéficier d'un accompagnement personnel par des formateurs
qualifiés. En complément de I'accompagnement du pere-maitre, il est libre de choisir, s'il le désire,
I'accompagnateur spirituel dont il a besoin pour s'ouvrir en toute confiance ; dans ce cas, il importe que
le pére-maitre et I'autre accompagnateur connaissent chacun leur réle et s'y tiennent. Cette possibilité
devra étre clairement énoncée au candidat.

IIl. PROPOSER UNE FORMATION PROGRESSIVE ET PERSONNALISEE

109.81. La ratio formationis congregationis, la ratio provincialis et le projet local de formation proposent
un parcours de formation qui doit étre progressif et prendre en compte le temps qu'il faut pour
assimiler une nouvelle maniére de vivre et 'ensemble des contenus proposés. On veillera a répartir les
contenus d'apprentissage dans la durée et a donner des critéres de croissance pour baliser chaque
étape.

§2. Les parcours de formation établis par la Congrégation, les Provinces et chaque maison de
formation donnent un horizon au frére quant au chemin qui lui est proposé. Leur application devra étre
suffisamment souple pour permettre a la fois que chacun progresse selon son rythme propre et que le
candidat puisse évaluer sa croissance avec ses formateurs.

50



§3. La formation initiale commence avec le postulat et s'achéve habituellement une fois que les
études de théologie sont achevées.

IV. VERIFIER LES APTITUDES : LES ADMISSIONS

110.81. La Communauté propose des critéres d'évaluations et des étapes d'admission qui permettront
d'estimer l'authenticité de l'appel, la capacité a recevoir la formation donnée et les aptitudes a vivre
notre forme de vie®. Selon ces critéres, chaque passage d'une étape de formation a une autre est ainsi
validé par un discernement avec le candidat et un vote du conseil correspondant.

§2. Pour préparer les moments d'admission, les péres-maitres des novices et des profés
effectueront des bilans réguliers avec le frére. En fin d'année, chaque frére fera un bilan écrit de 'année
écoulée, qu'il pourra discuter avec le pére-maitre et qui sera mis dans son dossier. Les évaluations
opérées par les formateurs seront communiquées avec délicatesse et clarté au candidat. Les retours
des personnes extérieures a la Congrégation des Fréres - particulierement les membres de la Famille
Saint-Jean et les personnes qui partagent des activités avec le candidat - pourront étre sollicités et
seront pris en compte avec intérét. Il est généralement bénéfique que le frére sache quelles sont les
personnes qui ont été consultées a son sujet.

83. La communauté de la maison de formation joue un réle dans le discernement de la progression
de chaque candidat. Chaque frére qui participe au discernement d’'une admission le fait avec une crainte
révérencieuse, conscient de prendre part au gouvernement de Dieu a I'égard du frére candidat, quelle
que soit la décision prise. Ce role prend une forme définitive dans le vote de la profession perpétuelle,
qui est un acte éminemment religieux pour tous ceux quiy participent.

80 Une annexe « critéres et normes de la formation » dédiée aux formateurs sera rédigée par la suite.

51



Chapitre 6 :
LE ROLE ESSENTIEL
DES FORMATEURS

|. CEQU’ON ATTEND D’UN FORMATEUR

1. La mission de formateur

111. 81. Le formateur est mandaté par les autorités de la Communauté pour accompagner et former
les fréres en formation initiale. Chez ceux dont il a la charge, il cultive un amour pour notre vocation,
développe les capacités pour en vivre toutes les dimensions, et aide a en approfondir le choix. Le
formateur exerce ainsi, selon sa charge propre, une médiation a I'égard de I'ceuvre de Dieu pour eux.

82. Les trois actions principales du formateur sont 'accompagnement et la formation dans le
domaine qui lui est confié, ainsi que le discernement en vue de prendre les bonnes décisions avec le
frére en formation. Il conseille, soutient, corrige, encourage. Il aide chaque frere a intérioriser la
formation et a intégrer les éléments spirituels, doctrinaux, pastoraux et pratiques nécessaires a sa
maturation. Avec I'équipe de formateurs, il discerne au nom de I'Eglise et de la Congrégation I'aptitude
de chacun a vivre notre vocation ; il contribue au processus de discernement en vue de 'admission a
des ministeéres ordonnés.

§3. En s'appuyant sur la ratio formationis et le projet local de formation, chaque formateur
contribue a la mise en ceuvre d'une pédagogie dynamique et concréte, donnant une particuliere
attention a la personne qu'il forme (cf. Dir. 60 §1.2). Il tient compte de la progression de chacun, du
rythme propre de chaque groupe et des particularités culturelles des personnes pour lesquelles il
ceuvre.

2. La nomination des formateurs

112.81. Le Prieur provincial nomme les formateurs de sa Province. Il prévoit leur nomination
suffisamment a l'avance pour que ceux-cCi puissent se former avant de commencer leur charge. Le
nouveau formateur regoit une lettre de mission qui détermine ses diverses responsabilités, la durée de
son mandat et rappelle I'obligation de se former de maniére réguliére et de se faire superviser.

82. Il est souhaitable que des fréres plus agés et plus expérimentés dans le ministére pastoral
soient choisis comme formateurs. Le choix d'orienter un frére vers la mission de formateur peut aussi
se faire des ses années d'études théologiques. Mais il ne prendra son ministére qu'aprés avoir acquis
de I'expérience pastorale et s'étre formé. Ces expériences en amont lui permettent de savoir a quel
genre de vie apostolique il prépare les fréres en formation (cf. DPES 56).

83. Le Supérieur Majeur et le Responsable provincial de la formation s'assurent de l'authentique
droiture morale et des qualités des freres qu'ils choisissent comme formateurs (cf. Pl 30). Ces fréres
doivent avoir une bonne connaissance de notre vocation et de notre communauté et remplir les divers
critéres fixés par I’Eglise (cf. DPES 23-45).

52



84. Il est recommandé que le mandat d'un formateur soit relativement long, fixé par périodes
renouvelables de trois ans, jusqu’a neuf ans. Les autres charges qu'il recoit ne doivent pas empécher le
frére nommé d'exercer sa mission principale (cf. Can. 651 83).

3. La préparation des formateurs

113. 81. Comme I'a demandé le Chapitre général d'octobre 2019, un mandat de formateur commence
toujours par un temps de préparation « technique, pédagogique, spirituelle, humaine et théologique »
(PDV 66 ; cf. VN 16). On recourt en priorité a des parcours spécialisés pour la formation des formateurs.

§2. Un soin particulier est donné a la préparation spirituelle des formateurs, afin qu'ils soient « des
personnes confirmées dans le chemin de la recherche de Dieu » (VC 67 ; cf. DPES 55). La préparation
des formateurs doit inclure une formation a I'écoute et a I'accompagnement spirituel ainsi qu'une
initiation a la pédagogie (cf. DPES 36 ; 57).

§3. Afin d'acquérir une bonne préparation doctrinale, les formateurs, méme s'ils ne sont pas
professeurs, sont aussi encouragés a suivre des études académiques (cf. DPES 53), notamment en
théologie de la vie religieuse. Le choix de l'orientation des études et leur durée tient compte du parcours
déja accompli, de la charge confiée, des talents et des préférences du futur formateur ainsi que des
besoins de la Province et de I'équipe de formation afin que les différentes compétences soient
représentées (cf. DPES 49).

84. La préparation des formateurs doit développer une saine ouverture aux différentes cultures
des freres en formation. Il est donc souhaitable que les formateurs puissent travailler un temps hors de
leur milieu habituel, a I'étranger ou dans d'autres maisons de formation. Pour certains postes, il est
impératif que le formateur ait vécu d'une maniére stable dans le pays ou il exercera sa mission. Ainsi, il
qualifie cette écoute qui lui permettra de saisir les aspirations spirituelles authentiques propres a cette
culture, et d'étre a l'aise dans la communication interpersonnelle.

85. Le responsable provincial de formation est le référent direct des formateurs en ce qui concerne
la préparation nécessaire a exercer leur charge.

4. La formation continue des formateurs

114.81. L'expérience quotidienne des éducateurs est «source privilégiée de leur formation
permanente » (DPES 66). Elle implique toutefois d'étre relue, comparée et discutée avec des experts et
des pairs.

82. Les formateurs gardent un travail personnel d'étude pour se tenir a jour dans les compétences
et les critéres qui inspirent leur action et 'accompagnement des vocations. La participation a des
sessions en divers domaines de spécialisation soutient ce travail de renouveau constant.

83. Les formateurs doivent veiller a leur propre ressourcement personnel et spirituel. Les
engagements pastoraux leurs sont aussi recommandés pour garder un zele apostolique.

84. Les formateurs doivent consacrer le meilleur de leur énergie a leur travail de formation, dont
ils sont les premiers acteurs. Leur formation permanente inclut une relecture supervisée de I'exercice
de la charge avec des personnes compétentes®’. Elle comprend également un entretien annuel avec le
Responsable provincial de la formation, avec qui ils vérifient leur programme de formation continue
quant a leur charge.

61 Cf. Actes 2019, « Votes d'orientation pour la Commission Ratio Formationis (CRF) », n. 10.

53



5. Déontologie et supervision

115. 81. Des liens de confiance entre les fréres en formation et leurs formateurs constituent la base
essentielle de la formation.

§2. La préparation sérieuse des formateurs et leur supervision contribuent largement a fonder et
a fortifier cette confiance.

§3. Les formateurs font toujours preuve de bienveillance et de respect. Ils sont au service de la
formation de personnes libres et en croissance. lls s'engagent a la confidentialité et gardent le secret
professionnel - méme lorsque leur charge a pris fin.

84. Tout en exercant leur mission, les formateurs vivent en « fréres parmi leurs fréres » dans la
simplicité. Plus qu'une «juste distance », ils vivent une «juste présence» aupreés des fréres en
formation. Ces derniers savent qu'en cas de difficulté, ils peuvent recourir a l'autorité responsable de
leurs formateurs.

§5. Dans l'exercice de leur coopération, les formateurs peuvent étre amenés a discuter d'une
relation difficile entre I'un d'entre eux et un frére en formation. Le soutien de ses pairs peut aider le
formateur concerné a garder une juste posture et contribuer a dénouer la difficulté ou a la supporter si
elle demeure.

Il. QUI SONT LES FORMATEURS ?

1. Le prieur de la maison de formation

116. 81. Responsable de l'organisation du prieuré et des relations avec 'extérieur, le prieur influe sur le
cadre de la formation. Il organise les charges et les apostolats, représente la communauté au niveau
local, assure la cohésion de la maison, stimule la communauté pour qu'elle soit vraiment porteuse de
formation et garantit un cadre humain et matériel propice a la formation.

82. Il est supérieur de tous les freres profés perpétuels, tant ceux en formation que les formateurs
eux-mémes. Il veille a ce que tous les freres assignés dans la maison participent chacun a sa maniére a
I'élaboration d'un climat formateur. Il est responsable, en lien avec le vicaire, de soutenir l'aspect
logistique de la maison. Il facilite la mise en ceuvre des orientations pédagogiques données par le pere-
maitre.

83. Un dialogue régulier entre lui et les peres-maitres des novices ou des profés est nécessaire,
dans le respect mutuel des responsabilités. Comme supérieur de la maison de formation en son
ensemble, le Prieur d'un noviciat ou d'une maison de formation de profés est membre de droit des
conseils de formation. En retour, les péres-maitres sont membres de droit du conseil du prieur.

84. Lorsqu'une méme maison abrite un maitre des novices et un maitre des profés, le prieur est
garant du bien commun de la maison; il arbitre alors les décisions de sorte que la communauté
éducative puisse atteindre sa mission de formation des novices et des profés sans que les deux objectifs
ne se parasitent I'un l'autre.

85. Le prieur exercant un role formateur de maniére indirecte - en tant qu'il organise et anime
'ensemble de la communauté -, il n‘a pas toutes les obligations de préparation a la charge de
formateur ; sa préparation doit d'abord lui permettre d'assumer sa charge de prieur, tout en ayant
conscience des objectifs de formation et de ce que représente le role de formateur.

2. Les peres-maitres, leurs assistants et le socius

117. 81. Le Maitre des novices et le Maitre des profés coordonnent chacun une étape importante de la
formation initiale : le noviciat, le temps de profession temporaire. lls doivent particulierement soigner

54



leur formation. Le détail de leur mission propre est abordé dans le chapitre concernant I'étape de
formation qu'ils accompagnent.

82. Au-dela de douze novices ou profés simples, un assistant du pére-maitre est nommé. Une
coopération étroite entre le responsable et 'assistant est requise.

§83. Le Maitre des novices veille a créer un climat familial entre les novices et leurs ainés. Il ne forme
jamais seul ; si cela est nécessaire, il s'assure qu'un autre frére formateur (socius) partage avec lui de
plus preés la vie du groupe des novices et soit un interlocuteur possible pour discuter de la communauté
des novices. Pour assurer la continuité de la formation, le Maitre des novices est en dialogue avec le
responsable des postulants et avec le Maitre des profés®2,

84. A la différence du noviciat, la construction de la communauté des profés simples est confiée de
maniére plus active a la participation et a la coresponsabilité de tous ses membres. Ainsi, le Maitre des
profes fait participer les profés temporaires a cette responsabilité. Il supervise la formation des fréres
en stage®3.

§5. Celui qui est chargé de la formation des fréres en formation initiale ayant déja prononcé leurs
voeux perpétuels - le prieur ou un frere qu'il délegue - doit valoriser leur autonomie de « jeunes profées
perpétuels ». Son role est principalement de les aider a exercer leur pleine responsabilité de profées,
guils intégrent les différentes dimensions de la formation intégrale - notamment la formation
intellectuelle et la formation apostolique - et qu'ils se préparent a leur assignation en prieuré
apostolique ; il accompagne ceux d’entre eux qui sont destinés aux ordres dans leur discernement et
leur préparation a la réception de ce sacrement®.

3. Le responsable local des études

118. 81. Le responsable des études d'une maison de formation est un formateur. Il coopére avec les
péres-maitres en vue d'aider les fréres a intégrer les études dans leur parcours de formation intégrale.
Il fait aussi remonter aux formateurs les remarques et suggestions des enseignants, afin d'unifier la
formation intégrale et 'enseignement.

82. Lorsque la majorité des cours sont donnés en interne, le responsable des études établit les
programmes des études et la liste des enseignants, en conformité avec la ratio studiorum et en intégrant
au programme des cours les séances qui ne concernent pas directement la formation intellectuelle mais
font partie du programme de formation intégrale. Il organise le suivi personnel des étudiants, avec une
équipe de tuteurs. Il représente et coordonne I'équipe des enseignants. Dans le cas ou des difficultés
surgiraient entre un enseignant et un étudiant, le responsable des études se fait médiateur.

83. Lorsque la maison de formation est adossée a une autre institution, le responsable des études
veille a établir des relations avec les responsables pédagogiques de cette institution afin de connaitre
le niveau et les besoins des fréres qui y sont en formation. Il s'intéresse au climat des études dans
I'institution et organise le complément de formation nécessaire pour que les fréres en formation
valident le cursus propre a la Congrégation. Il accompagne les fréres dans leur intégration des différents
points de vue enseignés, afin que toutes les ressources, bien articulées, contribuent a un chemin de
formation unifié. Il guide les fréres dans le choix des cours a suivre et valide la décision finale.

4. Les accompagnateurs spirituels

119. 81. L'accompagnateur spirituel peut étre interne ou externe, résident ou non.

52 Pour plus de précisions sur le réle du Maitre des novices, voir le chapitre 15.
8 Pour plus de précisions sur le réle du Maitre des profés, voir le chapitre 16.
64 Pour des compléments sur le réle du responsable des jeunes profés perpétuels, voir le chapitre 17.

55



§2. Attentif au but de la formation de notre communauté et tenant compte de la réalité de la
personne et de son rythme de croissance, 'accompagnateur spirituel :

e introduit le frere a la connaissance de soi, a la perception de ce qu'il est vraiment face a Dieu et
a ses fréres, a ce qui le traverse intérieurement : les motions de I'Esprit, les pensées humaines
et d'ordre psychologique, les pensées venant de I'esprit mauvais ;

e semetavec le frére a I'écoute de I'Esprit-Saint qui parle a travers sa vie et son histoire ;

e [linvite a se mettre a I'écoute de Dieu dans sa vie et a découvrir progressivement comment il le
conduit;

e confirme son discernement spirituel a I'égard de la Parole de Dieu et de la maniére de la mettre
en pratique ;

e leconseille dans ses lectures spirituelle en étant attentif a ce qu'il soit initié a la grande Tradition
spirituelle ainsi qu'au points importants de la vie spirituelle ;

e éclaire son discernement spirituel a partir d'un solide bon sens et d'une authentique théologie
spirituelle ;

e aide le frére a imiter les sentiments du Christ®, selon le charisme de la Congrégation, a
pratiquer les conseils évangéliques et a cheminer dans le discernement de sa vocation ;

e le pousse a « se détacher de soi » en ce qui I'éloigne de Dieu et des valeurs de la vocation ;

e [|'aide a assumer la part de traditions culturelles qui est la sienne dans un juste discernement
par rapport a la foi chrétienne et la réalité d'une vocation authentique ;

e ['encourage a organiser peu a peu son existence selon la réalité de sa vocation.

§3. Tout frére en formation, novice y compris, peut s'adresser a un accompagnateur spirituel
différent de ses formateurs (cf. Can. 220 ; PI 52). Mais, au noviciat, le pére-maitre a aussi le mandat
d'accompagnateur spirituel pour tous et chacun des novices.

5. Les autres formateurs

120. On peut donner le statut de formateur a d'autres fréres qui jouent un réle spécifique dans
'accompagnement des fréres en formation initiale (frére chargé de la formation apostolique ou de
'animation de la formation humaine et communautaire, etc.). lls participent alors aux réunions de
formateurs et ont les mémes devoirs que tous les formateurs.

lIl. LES EQUIPES DE FORMATEURS ET LEUR COOPERATION INTERNE

1. La composition de I’équipe de formateurs

121. Dans une maison de formation initiale érigée par la Congrégation®, I'équipe de formateurs est
composée du pére-maitre et de ses éventuels assistants, du prieur, du responsable des études et des
autres freres qui ont spécifiquement été nommés formateurs. De maniére générale, les enseignants
résidents ne font pas automatiquement partie de I'équipe des formateurs.

2. La coopération dans I'équipe des formateurs

122.81. Clest le rble du pere-maitre de présider I'équipe de formateurs. Le pére-maitre y favorise la
coresponsabilité. Il donne un regard d’ensemble, veille au bon équilibrage des demandes faites aux
fréres. Il anime la réflexion sur les décisions qui doivent étre préparées en commun, sans chercher a
tout prix un consensus. Il veille a la mise en ceuvre et a I'évaluation du programme de formation local
en lien avec I'équipe de formateurs.

85 Cf. Ph2,5;VC9Y, 18, 65, 66, 68, 69 ; Cardinal Joao BRAZ DE Aviz, Témoins de la beauté de Dieu. Lettre aux consacrés 25 ans
apreés l'exhortation apostolique Vita consecrata, 25 mars 2021.
6 Cf. Constitutions, n. 130.

56



§2. Afin de rendre un service qualifié aux fréres qui leurs sont confiés, les formateurs sont désireux
de s'engager dans un projet éducatif commun (cf. Dir. 59d). Voulant former des Fréres de Saint-Jean,
des disciples du Christ que tous reconnaitront a 'amour qu'ils ont les uns pour les autres, les formateurs
ont a coeur de constituer une « authentique communauté éducative » (RFIS 132) « qui réponde a la
priére du Seigneur : "Qu'ils soient un" (cf. Jn 17, 11) » (OT 5). Les formateurs partagent une intercession
commune pour les fréres en formation. Pour vivre leur service dans un esprit de communion, ils se
réunissent régulierement pour décider de la mise en ceuvre des programmes de formation, échanger
avec le prieur sur l'organisation de la maison et veiller sur la croissance de chacun des fréeres en
formation initiale (cf. RFIS 132).

83. Le travail des formateurs requiert cohésion, loyauté, attention et sens de la communication.
Simultanément, ils veillent au bien de chacun (cf. Dir. 60 81.2). Cette coopération demande des
dispositions naturelles, mais aussi une « connaissance des méthodes de travail en groupe » (PDV 66) et
un désir d'étre coresponsable. « Se révele par conséquent insuffisant le choix d'éducateurs individuels,
méme riches de dons personnels, mais qui par contre ne sont pas en mesure de coopérer a établir de
vraies équipes éducatives, bien soudées et fraternellement coopérantes » (DPES 11).

84. Ensemble avec le prieur et son conseil, les formateurs soignent 'atmosphére, suscitent un cadre
propice a la priére et a I'étude, ont le souci de I'entretien de la maison et des questions financiéres.

85. L'équipe de formateurs se tient en relation avec tous ceux qui, a divers titres, sont associés au
processus de formation : enseignants, les accompagnateurs spirituels et autres intervenants. Cest le
pére-maitre qui assure la relation de I'équipe avec le Prieur provincial et le Responsable provincial de la
formation.

3. Larépartition des différents domaines d’accompagnement

123. 81. Afin d'assurer une formation intégrale, 'équipe des formateurs doit veiller a 'animation de la
formation spirituelle, apostolique et humaine en plus de I'animation des études déja prise en charge
par le Responsable des études.

§2. Les formateurs se répartissent entre eux la responsabilité de ces domaines. Si un frére de la
maison qui n'était pas formateur est investi d'une de ces charges, il devient formateur en titre. Si les
fréres de la maison ne peuvent assumer tous ces roles eux-mémes, il est possible de faire appel a un
frére extérieur; ce dernier s'engage alors a visiter régulierement la communauté de formation et
devient formateur. Si on ne trouve pas de frére capable de porter cette charge, on peut faire appel a

une personne extérieure a la communauté.
a) L’animation spirituelle de la communauté de formation

124. Les formateurs choisissent un religieux expérimenté pour la coordination de la formation a la vie
spirituelle et liturgique (conférences spirituelles, témoignages, récollections, listes de lectures,
formations liturgiques, etc.). Il peut cumuler cette responsabilité avec d’autres charges de formation. Il
peut conseiller le pére-maitre et le prieur dans le choix des prédicateurs de retraite et I'animation des
temps ou fétes liturgiques. Avec le pére-maitre, ils constituent ensemble la liste des accompagnateurs
spirituels que les fréres peuvent choisir en s'étant assurés de leur formation préalable.

b) Le suivi de la formation apostolique

125. 81. Le frere chargé de la formation apostolique a pour mission de proposer, en concertation avec
le pére-maitre des novices ou des profés, un programme pratique et théorique de formation a la vie
apostolique, en harmonie avec chaque étape de la croissance des fréres. Ce formateur veille a la
préparation des futurs stagiaires et a la relecture des expériences de stage déja accomplies. Il peut
cumuler cette responsabilité avec d'autres charges de formation.

57



§2. Les activités apostoliques sont choisies en fonction de leur valeur pédagogique (pertinence,
clarté de la mission, qualité de la préparation, expérience ecclésiale, style communautaire, présence
d’'un accompagnateur, possibilité d'une relecture de l'activité accomplie).

c) Le domaine de la formation humaine

126. Un des formateurs exerce la charge de coordinateur de la dimension humaine de la formation.
Avec l'aide de personnes compétentes dans les domaines psychologique, sportif, médical, etc., il
promeut un climat communautaire propice a la maturation humaine et organise les activités
opportunes (cf. RFIS 137).

4. Les réunions de formateurs

127. 81. Les formateurs se réunissent régulierement pour traiter des questions concernant la formation
ou l'accompagnement des fréres.

82. Tous les six mois, le conseil des formateurs fait, selon les critéres adéquats, une évaluation
attentive de la maturation des novices ou profés dont ils ont la charge. Ils portent une attention
particuliere a la maniére dont leurs décisions et évaluations sont communiquées, avec tact et clarté, aux
freres en formation.

83. Lorsqu’un frére est simultanément responsable de plusieurs domaines de la formation, il veille
a intervenir selon les différentes perspectives des domaines dont il a la charge, en particulier durant les
conseils d'évaluation ou dans les réunions de bilan.

84. Lorsque le cas dun frére qu'il accompagne est discuté au conseil des formateurs,
I'accompagnateur spirituel écoute sans jamais intervenir, afin de respecter la confidentialité du for
interne ; il ne prend pas part au vote concernant les fréres qu'il accompagne.

5. Etablir des réglements pour chaque maison de formation

128. 81. A partir de cette ratio formationis congregationis et en fonction de sa ratio provincialis, chaque
maison de formation devra établir un «projet local de formation» qui présente les éléments
pédagogiques locaux, les structures et les dynamiques d'organisation et de coopération propres, ainsi
que les activités et les cours spécifiques (cf. RFIS 10). La Congrégation fournira un canevas qui facilitera
son élaboration.

§2. On devra également établir un coutumier écrit qui explicite le reglement propre de la maison
et les procédures concrétes qui touchent les fréres en formation initiale.

§3. Ces deux textes - qui peuvent étre rassemblés en un seul document - sont communiqués aux
formateurs et aux fréres en formation. lls sont validés par le Responsable provincial de formation apres
consultation du Responsable général de formation.

IV. LES INTERVENANTS EXTERIEURS OU QUI NE SONT PAS FORMATEURS

1. Les enseignants et tuteurs pour les études

129. 81. En éveillant 'intelligence des fréres, les enseignants et les tuteurs apportent une contribution a
la formation. lls ne sont pas automatiquement formateurs, bien que certains d'entre eux résident dans
la maison de formation.

82. « Leur enseignement acquerra une vitalité plus grande, s'ils apprennent a faire le lien entre
leurs cours d'une part, la piété, la vie et les probléemes pastoraux d'autre part» (cf. DPES 62). Leur
témoignage personnel est dailleurs souvent décisif aux yeux des étudiants : voir dans la personne de
son professeur que le savoir peut devenir un patrimoine spirituel qui illumine et transforme la vie est

58



une expérience marquante (cf. DPES 46). Conscients de leur influence, les professeurs se mettent au
service de la croissance intégrale des étudiants.

2. Les différents intervenants extérieurs en maison de formation

130. 81. Quel que soit leur rdle (formation au chant, a la lecture, en langue, etc.), toutes les personnes
qui interviennent en maison de formation doivent avoir conscience qu’elles interagissent avec des fréres
qui sont engagés dans un processus de formation initiale et respecter leur discernement de vocation.

82. Les formateurs peuvent solliciter I'avis de ces personnes, par oral ou par écrit, au sujet des
fréres avec qui elles ont été en relation. Les modalités de cette consultation doivent étre déterminées
dans le projet local de formation.

3. L'importance des laics et spécialement des femmes

131. 81. Les formateurs associeront volontiers des laics a la formation initiale des fréres. lls veilleront a
ce que des consacrées et des femmes mariées puissent contribuer a la croissance intégrale des freres
en formation initiale.

82. Il est possible de demander a des laics hommes ou femmes dassurer des charges
d'enseignement, d'animation d’'une activité de formation humaine, spirituelle, apostolique, voire
d'accompagnement spirituel, dans la mesure ou ils ont recu une formation spécifique leur permettant
de comprendre les enjeux de la vie religieuse.

§3. En fonction du contexte, on n'hésitera pas a intégrer un couple, une consacrée ou une femme
mariée dans les réunions de formateurs afin d’enrichir le discernement de I'équipe par la diversité des
états de vie et la complémentarité entre 'homme et la femme. Les modalités de leur participation
doivent étre fixées dans le projet local de formation.

59



DEUXIEME PARTIE

Les dynamiques de la formation




INTRODUCTION DE LA 2° PARTIE

1. Visée de cette partie et valeur prescriptive

132. §1. Cette partie décrit « un projet de formation inspiré du charisme fondateur » (VC 68) pour tous
les fréres de la Congrégation. Parce que cette ratio formationis congregationis a pour but principal de
préciser comment former un Frére de Saint-Jean au service de I'Eglise, on peut considérer que ces six
chapitres présentent de maniére détaillée et concréte la maniére dont nous voulons incarner au
quotidien le charisme communautaire que nous avons regu.

§2. Ces chapitres définissent d’abord et avant tout un programme de formation permanente pour
I'ensemble des fréres de la Congrégation. lls délimitent I'espace dans lequel se joue notre formation
permanente, selon les six dimensions de la formation, en faisant ressortir certains points prioritaires de
la formation, en conformité avec notre charisme. Parce que la formation initiale est une partie de la
formation permanente, les six chapitres qui suivent régissent également la formation des jeunes fréres
qui se préparent a la profession et a leur assignation en tant que profes perpétuels.

§83. Cette partie donne des orientations, qui sans étre contraignantes au titre de la loi - sans avoir
une forme strictement juridique -, dessinent ensemble I'idéal de vie que nous recherchons. Cette partie
donne un guide sOr que chaque frére est invité a suivre pour croitre dans son chemin de sanctification.

2. Guide de lecture

133. §1. Cette deuxieme partie de la ratio congregationis est divisée en deux sections qui contiennent
chacune trois chapitres :

e Dynamiques fondamentales de formation : Un des enjeux principaux de notre formation est de
combiner heureusement formation spirituelle (chapitre 7) et formation humaine (chapitre 8) -
d'avoir la téte dans le ciel et les pieds sur terre. Parce que la recherche de la vérité influence
notre compréhension de la vie spirituelle et de la vocation de lhomme et qu’elle tient une place
essentielle dans notre vocation, la formation intellectuelle (chapitre 9) est rattachée a cette
premiére section qui décrit les dynamiques fondamentales de notre formation.

e Dynamiques de formation & la vie consacrée : La deuxiéme section se concentre sur la formation
a la vie consacrée. Pour nous, comme pour tout religieux, cette formation se déploie selon les
trois dimensions de consécration, communion et mission. Cette deuxieme section comprend
donc la formation aux veeux (chapitre 10), a la vie communautaire (chapitre 11) et a la vie
apostolique (chapitre 12).

§2. Chaque chapitre est structuré de telle maniére que la formulation des titres fasse apparaitre
les objectifs principaux de formation dans le domaine concerné. De maniére générale, apres chaque
intitulé vient donc un premier paragraphe qui expose un ou plusieurs objectifs de formation, c'est-a-
dire un point que nous sommes appelés a chercher a mettre en place dans notre vie ; le paragraphe
suivant, sous la forme d'une boite a outil, suggére des moyens pour parvenir a l'objectif recherché
lorsque le frére veut approfondir cet aspect®’.

5711 arrive qu'avant l'exposition de l'objectif de formation, un paragraphe précise un point qui permet de comprendre ou
de mettre en perspective l'objectif. De méme, aprés la présentation des moyens proposés, on pourra trouver un
paragraphe qui présente limplication de la communauté (Congrégation, Province ou prieuré) concernant ce point de
formation, ou une autre information utile (critére, observation etc.).

61






Chapitre 7 :
FORMATION SPIRITUELLE

134. La croissance de notre relation avec le Christ, qui est le but de la formation spirituelle, est la
premiere exigence de toute notre formation. Elle trouve dans la formation humaine son fondement,
dans la formation intellectuelle une aide, dans la vie fraternelle son milieu, dans la vie apostolique son
fruit. En retour, chacun de ces aspects trouve dans la formation spirituelle son centre, son dynamisme
et son achevement.

|. MENER UNE VIE AVEC LE CHRIST DANS L’ESPRIT

1. Chercher le Christ

a) Se rapprocher du Christ par la foi

135. 81. La rencontre avec le Christ, point de départ de toute notre vie spirituelle, est avant tout une
grace dont Dieu a l'initiative ; il nous appartient pourtant de I'entretenir et de I'approfondir. C'est dans
la foi que nous trouvons la présence du Christ, que nous accueillons sa Parole, que nous naissons a la
vie divine. La formation spirituelle doit nous aider a nous ouvrir au Christ qui vient a nous et nous
permettre de répondre le plus adéquatement a son appel.

§2. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra® :

e demeurer dans la présence du Christ, selon le commandement exprimé par Jésus (Jn 15, 4.9),
en s'appuyant sur la méditation des Ecritures - spécialement I'évangile de Jean - et les moyens
proposés par la tradition spirituelle de 'Eglise ;

e apprendre, a la suite des maitres spirituels, a voir le monde qui I'entoure comme un sacrement
de la présence du Seigneur et a interpréter les événements de notre vie dans sa lumiére ;

e rechercher, a travers tous les exercices de sa vie spirituelle, 'intensification de sa foi, de son
espérance et de sa charité - par lesquelles il est en relation avec Dieu.

b) Acquérir I’'humilité en se reconnaissant créature pécheresse et sauvée

136. 81. Chaque rencontre avec le Christ approfondit notre expérience de salut : en lui, nous découvrons
I'amour éternel et créateur de Dieu qui nous précéde, et percevons, comme en miroir, la profondeur de
notre péché. Cette expérience est un fondement de notre cheminement avec le Christ; il nous fauty
revenir sans cesse en travaillant a reconnaftre et a accueillir notre condition de créature pécheresse et
sauvée et en développant la vertu d’humilité.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e découvrir les voies de 'humilité proposées par la tradition spirituelle de I'Eglise ;

e se mettre en présence du Dieu trois fois Saint, 'adorer et se reconnaitre pécheur devant lui
(cf. Is 6) tout en discernant dans la foi 'image de Dieu qu'il porte au tréfonds de lui-méme;

%8 || est utile de se rappeler que dans ce chapitre, comme dans toute la deuxiéme partie, cette formule introduit des
suggestions de cheminement concret pour mettre en ceuvre l'objectif de formation prescrit dans le premier paragraphe.

63



e travailler, lors de son examen de conscience, a découvrir 'amour du Seigneur présent tout au
long de la journée, a demander d'ouvrir les yeux sur son propre péché et a confesser le Christ
comme Sauveur et Ami des hommes.

§3. La maniére dont nous recherchons la vérité en philosophie et en théologie, doit pouvoir
disposer notre esprit a reconnaitre le projet de salut de Dieu sur les hommes, sa présence dans la
création et dans notre ame, sa bienveillante providence, et ainsi a 'adorer de tout notre cceur et de
toute notre intelligence.

c) Prendre le chemin de l'intériorité

137. 81. Puisque le Christ habite en nous, c'est d'abord par la descente dans notre cceur que I'on peut le
rencontrer. Par conséquent, une part importante de notre formation spirituelle consiste a cultiver notre
intériorité pour rencontrer le Christ au plus profond de notre @me et y entendre sa Parole. La prise de
conscience de I'espace intime oU Dieu est présent en nous est essentielle pour I'éclosion de notre vie
spirituelle.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e apprendre a se recueillir et a descendre dans son coeur pour trouver au centre de son ame -
plus loin que le corporel, le psychique ou l'intellectuel -, le lieu ou il est pleinement lui-méme
devant Dieu et ou il peut entamer avec lui un dialogue en vérité ;

e développer, avec l'aide d'un accompagnateur spirituel, une connaissance de ses mouvements
intérieurs, qui lui permet de reconnaitre progressivement les mouvements propres de son ame
et les impulsions de Dieu. Dans cette dynamique d'intériorisation, il découvre progressivement
sa Véritable identité a la lumiére de Dieu. Le chemin de foi est aussi un chemin vers soi (cf.
Lc15,17);

e chercher a entrer dans le silence en s'éloignant des sollicitations extérieures des facultés et des
passions, en apaisant son coeur devant Dieu, en invoquant I'Esprit-Saint, en utilisant les moyens
traditionnels adéquats (Parole de Dieu, lectures, icobnes, ou mémoire) pour se recentrer sur le
Christ;

e protéger et entretenir cette demeure intérieure qui est en lui, en acquérant ce que la tradition
spirituelle appelle la « vigilance du coeur » ou « garde du coeur » - attitude spirituelle qui consiste
a savoir ce qu'on laisse entrer en soi et ce qu'on n'y laisse pas pénétrer, comme le ferait un
gardien aux portes de la ville.

§3. Selon l'enseignement de saint Jean, Dieu habite 'ame de ceux qui 'aiment et qui gardent ses
commandements (cf. Jn 14, 23). Notre acces a cette présence trouve son fondement et son critére de
vérité dans la maniére dont nous gardons ses commandements (cf. 1 Jn 2, 4).

d) Apprendre a vivre dans I'oraison

138. 81. En nouant une relation personnelle avec le Christ, nous entamons un dialogue qui devient
« commerce intime d'amitié ol 'on s'entretient souvent seul a seul avec ce Dieu dont on se sait aimé »%,
Notre formation doit nous aider a entrer ainsi dans une vie d’'oraison et de priére continuelle qui nous
ouvre a la contemplation du Bien-aimé (cf. Ct 2, 16) et nous permet de demeurer avec [ui”.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

o fonder sa vie d'oraison sur la méditation de la Parole de Dieu. C'est en écoutant Dieu qui nous
parle que nous apprenons a entrer en dialogue avec lui. La Parole gardée dans notre cceur
donne une consistance a notre priere, alimente notre désir de le connaitre, inspire notre
conversation avec Dieu. La Liturgie des heures et les sacrements, qui nous mettent en contact
privilégié avec la Parole, trouvent leur prolongement naturel dans la priere intérieure et
I'oraison ;

€9 Sainte Thérése D'AVILA, Vie, 8.
70 Sur les bonnes pratiques concernant l'oraison, on pourra se reporter avec fruit aux CEC (2709-2719).

64



e travailler a cultiver le silence intérieur en apprenant a écouter, a modérer ses réactions et ses
paroles, a canaliser son imaginaire, a accueillir la présence de Dieu dans la simplicité de l'instant
présent;

e pratiquer la lecture spirituelle, comme un moyen simple de maintenir le désir qui anime son
oraison et d'approfondir sa pratique. Nous désirons nous laisser enseigner par Dieu (cf. Jn 6, 45)
et apprendre également des maitres de la vie d'oraison reconnus par la Tradition ;

e consacrer généreusement du temps pour pratiquer l'oraison, la nourrir et la renouveler. Des
temps réguliers de solitude, de retraite et de désert permettent de se mettre a 'écart pour
adorer et écouter Dieu dans le silence - le temps de retraite annuelle, en particulier, contribue
a renouveler 'amitié avec le Christ et a se recentrer sur la priére.

§83. Le dialogue intime avec Dieu se déploie de multiples maniéres selon les moments de notre vie
spirituelle et la conduite de Dieu sur nous. Par I'examen de conscience et I'accompagnement spirituel
nous pouvons évaluer la maniere dont nous nous disposons a I'oraison et identifier le chemin par lequel
Dieu nous y conduit.

e) Participer a la priere et au sacerdoce du Christ

139. 81. Jésus nous révele que son Pére recherche des adorateurs en esprit et en vérité (cf. Jn 4, 23).
C'est Jésus Grand-Prétre qui nous donne 'accés a cette adoration par le don de son Esprit et par son
offrande de lui-méme jusqu’a la Croix. Nous cherchons a nous mettre a sa suite pour que par Lui, avec
Lui et en Lui notre vie devienne un don et une offrande & Dieu pour son Eglise.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e lors de la célébration eucharistique, de l'adoration du Saint-Sacrement ou de l'office divin,
chercher a se mettre a I'école du Christ (cf. Mt 11, 29), a entrer dans la priere du Fils Bien-Aimé
(n 17) et a se laisser transformer pour devenir une offrande vivante, sainte, capable de plaire a
Dieu (cf. Rm 12, 2);

e chercher a vivre les souffrances, tout ce qu'il subit au quotidien, comme des occasions ou il est
convié a rejoindre la charité du Christ qui offre sa personne au Pére - ces moments de peine
subits passivement pourront devenir ainsi des lieux d'offrande active et de formation spirituelle
(cf. He 5, 8).

2. Apprendre a mener une vie dans I'Esprit

a) Apprendre a se laisser faire par I'Esprit

140. 81. L'Esprit-Saint, donné par le Christ Grand-Prétre, est 'Artisan premier de la vie spirituelle : c'est
lui qui dénonce en nous le monde (cf. Jn 16, 8-11) ; qui nous ouvre a la vie éternelle dans une nouvelle
naissance (cf. Jn 3, 5); qui nous conduit intérieurement a la Vérité tout entiére (cf. Jn 16, 13) et nous
rappelle tout ce que Jésus a dit (cf. Jn 14, 26) ; c'est lui, enfin, qui fait de nous des Fils dans le Fils et nous
fait crier : « Abba, Pére » (Ga, 4, 6). Nous cherchons donc a trouver en lui la source qui nous fait vivre, a
lui donner la premiére place et a lui laisser la conduite de notre vie.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e chercher a vivre dans la crainte du Seigneur en accueillant l'initiative de Dieu, en donnant a
I'Esprit-Saint la conduite sur sa vie et en renongant a étre le maitre de sa propre croissance
spirituelle ;

e faire en sorte de ne pas étre le seul juge de sa vie spirituelle /' et s'appuyer sur un
accompagnateur spirituel qualifié qui I'aide a percevoir et a nommer les mouvements de I'Esprit
dans son ceeur ;

71 Cf. Jean CAssIEN, Conférences, Il, 2, « De la discrétion ».

65



e chercher activement a discerner la conduite de Dieu en suivant les voies du discernement des
esprits (cf. 1Jn 4, 1) et appliquer la maniére de se mettre a I'écoute de I'Esprit-Saint vérifiée par
la Tradition spirituelle de I'Eglise.

§3. L'obéissance a Dieu sous toutes ses formes est le moyen privilégié de demeurer sous la
conduite de I'Esprit (cf. Ac5,32)72. Jésus a promis qu'il prierait pour que celui qui garde ses
commandements par amour recoive du Pére le Paraclet, I'Esprit de Vérité que le monde ne peut recevoir
(cf.Jn 14, 15-19).

b) Coopérer a I'ceuvre de la grace

141. 81. Le Saint-Esprit, acteur principal de notre vie spirituelle, nous appelle a agir par, avec et en Lui,
de sorte que nous travaillions en synergie avec le Seigneur (cf. 1 Cor 3, 9). La sanctification, qui est le
but de notre formation, est avant tout lI'ceuvre de Dieu; elle réclame pourtant de notre part un
engagement éclairé et libre. Notre réponse aux initiatives de Dieu doit devenir de plus en plus
personnelle, concréte et totale.

82. Notre coopération avec Dieu se joue avant tout au niveau de notre conscience ; celle-ci est le
centre le plus secret de 'lhomme, le sanctuaire ou il est seul avec son Créateur et ou la voix de Dieu se
fait entendre (cf. GS 16). Pour accéder a cette terre sainte, chaque frére doit prendre 'habitude de
dépasser la superficialité, et entreprendre un dialogue constant avec I'Esprit-Saint concernant ce qui lui
est le plus intime et personnel; c'est ainsi que nous apprenons a sentir, discerner et agir a partir de
cette voix intérieure”.

§3. Notre coopération a l'ceuvre de la grace implique une certaine progression. A partir de la
conversion fondamentale par laquelle nous donnons a Dieu la premiére place dans notre vie, nous
sommes conduits a une nouvelle facon d'exister et de penser dans laquelle nous voulons rechercher
Dieu en toutes choses ; cela se réalise par de multiples engagements concrets pour aimer a la suite du
Christ en actes et en vérité (cf. 1 Jn 3, 18-24). Notre coopération trouve sa plénitude lorsque nous ne
voulons rien connaitre d'autre que le Christ (cf. 2 Co 2, 2), et que notre lumiére brille devant les hommes,
de sorte qu'en voyant nos bonnes ceuvres, ils glorifient le Pére qui est au cieux (cf. Mt 5,16).

c) Se laisser habituellement conduire par I'Esprit (dons et charismes)

142. 81. La vie spirituelle s'épanouit dans les dons de I'Esprit. Par les sept dons dispensés au baptéme
et a la confirmation, I'Esprit nous apprend a vivre comme des fils de Dieu, nous éclairant, nous poussant
a agir, nous vivifiant et approfondissant notre amour pour Dieu et pour le prochain. Le Souffle divin
nous conduit encore par les charismes, qu'il distribue a chacun selon son bon plaisir pour l'utilité de
I'Eglise ou de la personne elle-méme. Pour la croissance de sa vie spirituelle, chacun de nous doit
chercher a se rendre disponible aux différentes motions de I'Esprit et apprendre a dépendre des dons
liés a la grace sanctifiante ou aux graces charismatiques’.

§2. Un frére qui veut vivre plus intensément des dons du Saint-Esprit pourra apprendre a se laisser
conduire par I'Esprit au-dela de ce qu'il comprend, mais jamais contre la loi morale, la doctrine
commune et le magistére de I'Eglise, ou le précepte de sa conscience : « Si vous m'aimez, vous garderez
mes commandements » (Jn 14, 15).

§3. Pour approfondir cet aspect, chaque frére pourra travailler patiemment a découvrir les dons et
charismes dont il est animé (cf. LG 12), en s'appuyant sur des formations et 'accompagnement adéquat,
conscient que les dons faits par Dieu peuvent évoluer avec le temps. Autorités et formateurs veilleront,

72Voir la section sur I'obéissance dans le chapitre 10, n. 250-255.

73 Sur la formation de la conscience, voir le chapitre 8, n. 192-194.

74 Cf. Thomas D'AQUIN, Somme de théologie, I-1l, Q. 68-70 ; pour Thomas, ce sont les dons qui permettent de vivre des
béatitudes évangéliques et des fruits de I'Esprit.

5 Cf. Idem, Q. 111.

66



deés la formation initiale, a ce que chacun soit initié aux voies traditionnelles et contemporaines pour
vivre et développer ses charismes et ses dons (jelines, prieres, retraites, etc.)

d) Participer a la vie et a la mission de I'Eglise

143. 81. C'est le méme Esprit qui soutient la foi des chrétiens et réalise l'unité du Corps du Christ; le
méme qui pourvoit I'Eglise & la fois de ses dons hiérarchiques et charismatiques. C'est pourquoi toute
vie dans I'Esprit aboutit naturellement & un amour filial & I'égard de I'Eglise et se concrétise par un
engagement dans le service ecclésial ou la mission.

§2. Du fait de son écoute de I'Esprit-Saint, chaque frére doit apprendre a voir dans I'Eglise le corps
dont il est membre, a savoir y trouver sa place et a entrer dans l'unité et la communion voulus par le
Christ pour son Eglise.

83. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e apprendre & confronter les appels de I'Esprit qu'il discerne en lui & I'enseignement de I'Eglise et
a soumettre son discernement a l'autorité des pasteurs ;

e chercher & coopérer a 'harmonie que I'Esprit crée entre les différents dons dans I'Eglise”® ;

e se sentir concerné par les événements de I'Eglise locale ou universelle et les porter dans la
priére.

Il. APPRENDRE A NOURRIR SA VIE SPIRITUELLE

144. 11 nous revient non seulement de nous familiariser avec les nourritures fondamentales de la vie
spirituelle, mais encore d'entretenir notre faim et notre soif a leur égard. En devenant familiers de ces
ressources que Dieu met a notre disposition, nous pouvons entretenir notre ferveur et mendier la grace
de la croissance spirituelle.

1. Nourrir sa relation avec le Christ

a) Parole de Dieu

145. §81. Nous voulons placer I'écoute de la Parole de Dieu au centre de notre vie personnelle, spirituelle,
humaine, communautaire, religieuse, intellectuelle et apostolique, pour acquérir une connaissance
spirituelle de Jésus-Christ et du « mystére de sa volonté » (Ep 1, 9; cf. Col 1,9). Pour cela, chaque frére
doit pouvoir se servir des différentes maniéres de se nourrir de I'Ecriture (lectio divina ou continua,
lecture liturgique, lecture théologique ou exégétique, lecture priante dans l'oraison, etc.). Il importe que
chacun apprenne a étudier, méditer et prier la Parole de Dieu de telle facon qu'elle anime a la fois sa
vie intérieure et ses actions extérieures.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e prendre un temps quotidien de lecture et de méditation de la Sainte Ecriture en se disposant &
I'oraison et a 'obéissance a Dieu ;

e donner une place particuliére a la lectio divina selon la méthode traditionnelle reprise par le
pape Benoit XVI : lectio, meditatio, oratio, contemplatio et actio (cf. VD 87);

e apprendre & lire les Ecritures « dans la communion de I'Eglise, c’est-a-dire avec tous les grands
témoins de cette Parole, en commencant par les premiers Péres jusqu'aux saints d'aujourd’hui,
jusqu'au Magistére actuel » (VD 86), en s'inspirant également des théologiens et des exégetes
(cf. DV 8);

e se rendre attentif aux appels quotidiens de la Parole de Dieu (cf. VC71) pour vivre sa
consécration a Dieu, conscient que la vie consacrée « nait de I'écoute de la Parole de Dieu et
accueille I'Evangile comme regle de vie » (VD 83) ;

76 CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, /uveniscit ecclesia, n. 10.

67



e accueillir la Parole de Dieu en ouvrant son coeur a un discernement individuel et
communautaire des voies du Seigneur dans le champ apostolique.

83. La communauté du prieuré favorise la ferveur et l'unité des freres lorsqu'elle se réunit pour
« partager avec joie les richesses puisées dans la Parole de Dieu, grace auxquelles des fréres
progressent ensemble et s'aident a avancer dans la vie spirituelle » (VC 94).

b) Liturgie des heures et Eucharistie

146. 81. « La liturgie est le sommet vers lequel tend l'action de I'Eglise, et en méme temps la source d'ou
découle toute sa vertu» (SC10). Elle tient une place centrale dans notre vie et notre croissance
spirituelle. Chaque frére doit apprendre a trouver dans cette source la nourriture dont il a besoin pour
rencontrer le Christ et participer a la puissance de sa résurrection ; a s'unir au culte spirituel dans lequel

le Christ a introduit son Eglise et & s'associer a laction liturgique par une participation « active,
consciente et fructueuse » (SC 11).

82. Afin de trouver dans la liturgie une nourriture, nous :

e cherchons a renouveler dans chaque célébration liturgique notre émerveillement devant le
mystere pascal et a redécouvrir chaque jour la beauté de la célébration chrétienne qui conduit
a une véritable adoration”’;

e sommes attentifs a soigner tous les aspects de la célébration, a respecter les rubriques et a
développer l'ars celebrandi et l'ars dicendi comme expression de notre maniére d'étre en
présence de Dieu’®;

o faisons de la liturgie un moteur de notre zele dans I'évangélisation et y célébrons les fruits de
l'apostolat”®;

e demandons a I'Esprit d'animer notre priére liturgique et de faire résonner en nous les symboles
de la liturgie dans l'attente du monde a venir.

§3. Tous les fréres recevront une formation fondamentale a I'étude de la liturgie afin d’en saisir son
sens théologique et pouvoir comprendre les textes euchologiques, les dynamiques rituelles et leur
signification anthropologique®. Par ailleurs, chaque discipline théologique doit montrer son lien intime
avec la liturgie®'.

147.81. Nos journées accordent une place importante a la célébration de la Messe et a l'adoration
eucharistique. Plus encore que tous les autres sacrements, I'Eucharistie actualise le mystére pascal et le
rend présent dans nos vies. Pour chaque frére, la participation quotidienne a I'Eucharistie est un point
de repeére et une source de vitalité spirituelle. C'est elle qui rassemble et unit les fréres du prieuré,
spécialement dans la messe conventuelle. Nous voulons devenir des hommes eucharistiques, dont les
actions, les pensées, les sentiments et les choix ressemblent a ceux du Christ.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e préparer chaque célébration eucharistique, notamment en lisant les lectures a I'avance et en
soignant la qualité des chants, des gestes, etc. ;

e travailler a vivre la messe avec intériorité en cohérence avec sa vie d'oraison tout en participant
pleinement aux actions liturgiques ;

e prolongerla messe par un bref temps silencieux d'action de grace qui aide a prendre conscience
de Iimmensité du don de Dieu, attise la soif de 'Eucharistie et permet de ne pas banaliser la
célébration de ce sacrement;

e adorer quotidiennement le Seigneur Jésus dans le saint Sacrement afin de s'unir a lui et de
porter avec lui le monde vers le Pére.

77 Cf. PAPE FRANCOIS, Desiderio desideravi, n. 21, 25.
78 Cf. Idem, n. 23, 48-60.

79 Cf. Idem ; EG 24.

80 Cf. PAPE FRANCOIS, Desiderio desideravi, n. 35.

81 Cf. Idem, n. 37.

68



c) Priére continuelle

148. §81. Notre vie d'oraison et d'adoration, nourrie par la Parole de Dieu et |a liturgie, a pour but de nous
faire demeurer dans la priére continuelle. « Demeurer » auprés du Seigneur est au cceur de la vocation
du disciple bien-aimé dans l'évangile de Jean. Nous voulons apprendre a prier sans relache
(cf. 1 Th 5,17), sans nous décourager (cf. Lc 18, 1).

82. Pour demeurer dans la priére, chaque frére pourra :

e ponctuer la journée par des actes réguliers d'adoration, d'amour ou d'abandon, qui lui
rappellent la présence de Dieu et maintiennent en lui le désir de demeurer en sa présence ;

e s'appuyer sur les méthodes enseignées par la tradition spirituelle : « vigilance du cceur », priéres
« jaculatoires », priéres répétitives (« priere de Jésus », rosaire, etc.) ;

e chercher a entrer dans la priére de Jésus auprés du Pére, particulierement celle qu'il a
prononcée au seuil de sa passion (cf. Jn 17).

83. Afin de garder le sens de la priére perpétuelle, du silence et de la présence de Dieu, nous
prenons régulierement des temps de solitude et de désert. Ceux-ci nous offrent le temps nécessaire
pour nous adonner gratuitement a la priére, a la méditation et au discernement, en demeurant dans la
présence de Dieu. Ces temps consacrés a Dieu seul nous recentrent sur I'essentiel, nous ressourcent et
nous donnent une nouvelle énergie pour la mission.

2. Discerner et accomplir la volonté de Dieu

149. 81. Le discernement spirituel s'appuie sur la conviction que I'Esprit de Dieu agit dans l'intimité du
cceur et dans la conscience de chaque personne??. Il nous aide a « savoir si une chose vient de I'Esprit-
Saint ou si elle a son origine dans I'esprit du monde ou dans l'esprit du diable (...) et a examiner ce qu'il
y a en nous - désirs, angoisses, craintes, aspirations - et ce qui se passe en dehors de nous - "les signes
des temps" - pour reconnaftre les chemins de la pleine liberté : "Vérifiez tout. Ce qui est bon retenez-le"
(1 Th5,21) »%3.

§2. Afin de nous nourrir de 'accomplissement de la volonté du Pére (cf. Jn 4, 34), nous voulons
approfondir notre discernement spirituel en apprenant a écouter Dieu, a éprouver ce qui habite notre
ceeur, a discerner les esprits qui I'animent (cf. 1 Jn 4, 1) et a choisir dans la liberté des enfants de Dieu.

83. Pour former son discernement spirituel, chaque frére pourra :

e se préparer au discernement par « la priere, la réflexion, la lecture et le bon conseil »® et en
faisant « chaque jour, en dialogue avec le Seigneur qui nous aime, un sincére examen de
conscience »%;

e prendre conscience « que le discernement est une grace » et que « bien qu'il inclue la raison et
la prudence, il les dépasse »% ;

e chercher a développer I'attention a la voix de Dieu qui parle dans les événements de la vie ;

e apprendre a écouter la voix de la conscience et a recevoir la réalité telle qu'elle se donne a
connaitre®’,

84. Les voies du discernement communautaire sont présentées au chapitre 11, et son application
apostolique au chapitre 12.

82 Cf. Intrumentum laboris du Synode sur les jeunes, la foi et le discernement vocationnel, 2018, n. 112.
83 PAPE FRANGOIS, Gaudete et exsultate, 2018, n. 166, 168.

8 Idem, n. 166.

8 Idem, n. 169.

8 Jdem, n. 170 ; voir aussi n. 171-172.

87 Cf. Intrumentum laboris du Synode sur les jeunes, la foi et le discernement vocationnel, n. 112-119.

69



3. Se former par la lecture et la théologie spirituelles

150. 81. La lecture spirituelle prolonge la lecture priante des Saintes Ecritures, soutient notre vie
d'oraison et contribue a I'éducation de notre vie morale. En nourrissant notre méditation, elle sollicite
la pensée, limagination, I'émotion et le désir et nous permet d'approfondir nos convictions de foi,
suscite la conversion de notre cceur et fortifie notre volonté de suivre le Christ (cf. CEC 2705 ; 2708).
Chaque frere doit apprendre progressivement a nourrir sa vie spirituelle des trésors de la littérature
spirituelle, a tirer profit de ces lectures et a développer un travail de théologie spirituelle.

82. Dans cet esprit, chaque frére pourra :

e orienter ses lectures spirituelles avant tout vers le développement d’'une théologie spirituelle
qui s'attache a connaitre les grands chemins reconnus par les docteurs et les témoins de la
tradition spirituelle et a connaitre les étapes et les éléments incontournables de la vie
spirituelle ;

o seformer al'école des Péres de 'Eglise et des Maitres spirituels, lisant au moins une fois par an
une grande ceuvre spirituelle ;

e rester ouvert a une saine variété de lectures spirituelles (diverses écoles, époques et traditions
ecclésiales) et s'intéresser, avec discernement, aux ouvrages spirituels plus contemporains, qui
articulent souvent problématiques actuelles et vie spirituelle ;

e demander a son accompagnateur des suggestions de lecture qui pourraient étre adaptées a
ses besoins actuels.

§3. Il peut étre opportun de proposer la lecture d'une ceuvre spirituelle comme travail intellectuel
communautaire. Chaque prieuré doit mettre en place une bibliotheque fournie d'ceuvres
fondamentales de la tradition spirituelle, pour le bien des fréres et des personnes que nous devons
conseiller.

4. S’unir au Christ par la voie des conseils évangéliques

151. 81. La profession des conseils évangéliques nous configure au Christ en nous donnant de faire
notre le mode de vie que Jésus a choisi pour lui-méme et sa mére et qu'il a proposé aux disciples qui le
suivaient (cf. LG 46 ; 44). En tant que résumé de I'Evangile et de I'esprit des béatitudes, les conseils
évangéliques de chasteté, pauvreté et obéissance tracent une voie pour notre vie spirituelle; ils
imprégnent notre sequela Christi et donnent une forme propre a notre vie spirituelle.

82. Nous voulons nous appuyer sur notre profession comme étant la voie permanente pour nous
unir au Christ et cheminer vers la perfection de la charité. La pédagogie propre aux voeux est présentée
dans le chapitre 10.

5. Reconnaitre le Christ en nos freres

152. 81. Notre communion avec le Christ grandit également quand nous obéissons au commandement
de la charité fraternelle. L'amour du prochain - spécialement des plus démunis - nous permet de
reconnaitre en eux la présence du Christ. En ce sens, notre vie fraternelle est a la fois une exigence et
une véritable ressource pour notre vie spirituelle. Nous voulons apprendre a découvrir 'amour que
Jésus a pour nos freres, découvrir sa présence en chaque personne qu'il nous donne a aimer et nous
mettre a son école en nous abaissant comme lui devant nos fréres (cf. Jn 13, 14-16).

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

70



e recevoir chaque personne, spécialement les plus pauvres, comme étant un signe de la présence
de Dieu et l'accueillir, dans un discernement évangélique, comme une parole que Dieu lui
adresse®®;

e se laisser évangéliser par Jésus qui révéle a ses amis comment aimer et servir ses fréres a sa
suite ;

e prier régulierement pour chacun des fréres de son prieuré.

6. S’unir au Christ dans la mission

153. 81. De méme que l'existence du Christ s'identifie totalement avec son envoi par le Péere, ainsi la
mission est-elle une part essentielle de la vie chrétienne et un moyen incontournable de la croissance
spirituelle (cf. Jn 17, 18 ; 20, 21) ; elle nous rapproche du Christ, nous configure a lui et donne un élan a
notre vie spirituelle. L'activité apostolique « contient une richesse propre qui alimente l'union avec
Dieu »® ; avec patience et humilité, nous voulons développer une spiritualité missionnaire et accomplir
notre apostolat dans un esprit de sanctification pour en faire une source de communion avec Dieu.
« Tout missionnaire n'est authentiquement missionnaire que s'il s'engage sur la voie de la sainteté »%,

82. La pédagogie spirituelle de la mission est traitée dans le chapitre 12 sur la formation
apostolique.

Ill. PRATIQUER LES EXERCICES DE LA VIE SPIRITUELLE

154. Le désir de suivre 'Agneau comme Jean I'a fait! et de boire a la coupe du Christ®?, réclame de nous
gue nous acceptions humblement de mener la vie de conversion et de pénitence des disciples de Jésus.
Le Christ a exhorté les foules a pratiquer la priére (cf. Mt 6, 6-15), la pénitence (cf. Mt 4, 17), l'ascése (cf.
Mt 6, 16-18), le combat spirituel (cf. Mt 4, 1-11) et les ceuvres de miséricorde (cf. Mt 6, 1-5). Ces divers
aspects font partie de toute vie spirituelle ; leur modalité et leur exercice doivent étre régulierement
évalués avec 'accompagnateur spirituel. Les parties précédentes ayant déja traité de 'oraison et de la
priere continuelle, cette section se concentre sur les autres aspects fondamentaux de la vie de disciple
du Christ.

1. Pratiquer la pénitence

155. §1. « Sous l'influence de la Parole de Dieu et dans la perspective du Royaume »3, nous travaillons
a changer notre cceur et notre maniére de vivre. A cette fin, nous cherchons a développer en nous une
attitude intérieure de pénitence qui implique « une réorientation radicale de toute la vie, un retour, une
conversion vers Dieu de tout notre coeur, une cessation du péché, une aversion du mal, avec une
répugnance envers les mauvaises actions que nous avons commises »4. Cette pénitence intérieure doit
s'accompagner d'un effort pour produire dans notre vie des fruits qui soutiennent I'authenticité de notre

8 En référence & Mt 25, 40, plusieurs Péres de I'Eglise parlent d'un sacrement méconnu : le « sacrement du frére » ; Jean
Chrysostome, particulierement, a fait ressortir le lien intrinseque entre le sacrement de l'autel et le sacrement du frere :
« Le corps de Jésus-Christ qui est sur l'autel, n'a pas besoin d’habits précieux qui le couvrent, mais d'ames pures qui le
recoivent, au lieu que cet autre corps de Jésus-Christ formé des pauvres qui sont ses membres, a besoin de notre assistance
et de tous nos soins » (Commentaire sur I'évangile selon saint Matthieu, homélie 50).

8 CIVCSVA, La dimension contemplative de la vie religieuse, 1980. n. 6.

0 JEAN-PAUL Il, Redemptoris missio, n. 90.

9 Cf.Jn1,35-39; Ap 5, 6-14; 14, 4.

92 cf. Mt 20, 23 ; Martyre de saint Polycarpe, 14, 2 : « Seigneur, Dieu tout-puissant, Pére de Jésus-Christ, ton Fils béni et bien-
aimé, a qui nous devons de te connaitre, (...) je te bénis parce que tu m’as jugé digne de ce jour et de cette heure, et que tu
me permets de porter mes lévres a la coupe de ton Christ, pour ressusciter a la vie éternelle de 'dme et du corps dans
I'incorruptibilité de I'Esprit Saint. Accueille-moi parmi eux devant ta face aujourd’hui ; que mon sacrifice te soit agréable et
onctueux, en méme temps que conforme au dessein que tu as congu, préparé et accompli ».

93 JEAN-PAUL II, Reconciliatio et Paenitentia, n. 4.

% CEC 1431.

71



démarche; c'est alors «toute l'existence qui devient pénitentielle, c'est-a-dire tendue dans une
progression continuelle vers le mieux »%,

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e travailler a discerner ce qui s'oppose a I'Esprit-Saint en lui, a se dépouiller du vieil homme pour
revétir 'homme nouveau ;

e pratiquer, avec l'intériorité que le Christ lui demande, les actes de pénitence recommandés par
la tradition spirituelle de I'Eglise ;

e travailler a renoncer au péché, selon les promesses du baptéme, vivre régulierement du
sacrement de pénitence et pratiquer quotidiennement I'examen de conscience ;

e entretenir « le désir et la résolution de changer de vie avec I'espérance de la miséricorde divine
et la confiance en l'aide de sa grace »%;

e accueillir comme une grace la douleur et la tristesse qui accompagnent le repentir, tout en
priant le Seigneur de lui « [rendre] la joie d'étre sauvé » (Ps 50, 14), et chercher a développer
une véritable aversion envers le péché.

2. S’engager dans 'ascese

156. §1. Le Christ a pratiqué I'ascése comme préparation au combat spirituel et a la mission. En tant que
religieux, la discipline ascétique est un moyen constitutif de notre sequela Christi. La Tradition développe
cette conscience évangélique en enseignant que l'ascése chrétienne est une thérapie spirituelle, un
moyen de guérison et de libération et une offrande sacerdotale de notre vie?. En effet, toute vie
spirituelle bien ordonnée - de méme que toute entreprise sérieuse en matiére de sport, d'art, ou de
recherche intellectuelle - implique un aspect de discipline.

82. Par la pratique ascétique, nous nous permettons de maintenir en nous-méme la conscience
d'étre des pauvres qui ont besoin du Seigneur et qui crient vers lui, car ils ne peuvent rien faire par eux-
mémes®8. Nous cherchons a offrir nos efforts pour mendier le don de la sainteté, développant notre
volonté en donnant corps a l'ceuvre de la grace. Nous devons toujours chercher a vivre I'ascése avec
une modération venant de la foi chrétienne, en évitant a la fois I'excés ou la négligence. La valeur de
I'ascése ne se mesure pas d'abord a la difficulté de I'effort accompli, mais aux fruits de conversion qu'elle
permet d'obtenir.

83. Pour bien vivre I'ascése, chaque frére pourra :

e développer une juste connaissance de lui-méme, de ses forces et de ses faiblesses, afin de
discerner les lieux de conversion sur lesquels il doit travailler ;

o approfondir le « silence de I'adoration devant la transcendance infinie de Dieu » sans lequel
« I'appel a la sainteté ne peut étre entendu et suivi » (VC 38), en cohérence avec la tradition de
notre communauté ;

e sedétacher des choses de ce monde (cf. Lc 14, 25-33), renoncer a lui-méme et prendre sa croix
a la suite du Christ (cf. Mt 16, 24) ;

e pratiquer un effort volontaire pour corriger telle ou telle tendance désordonnée en nous-
mémes (purification active) ;

e puiser une émulation mutuelle et un soutien fraternel dans la vie communautaire ;

% JEAN-PAUL Il, Reconciliatio et paenitentia, n. 4.

% CEC 1431.

7 Cf.Mt4,1-11; Mt 26,41 ; Mt 17,21 ;Rm 12, 1-2; 1 Cor 9, 24-27 ; Hb 12, 1-12.

%8 Cf.Jn 15, 5 ; ATHANASE, Vie d’Antoine, 5 : « Le Seigneur collaborait avec lui [Antoine], lui qui pour nous a revétu la chair et
donné au corps la victoire sur le diable. Aussi chacun de ceux qui combattent ainsi peut-il dire : " Ce n’est pas moi, mais la
grace de Dieu qui est avec moi " [1 Co 15, 10] ».

72



e examiner régulierement ses lieux d'ascese avec son accompagnateur spirituel et établir un
rythme personnel de pénitence®.

3. S’exercer au combat spirituel et au discernement des esprits

157. Chacun fait I'expérience d'étre traversé par le combat entre les ténébres et la lumiere (cf. Jn 1, 5;
3, 17-21). En nous unissant au Christ victorieux, nous devons apprendre a lutter contre nos propres
illusions, les concupiscences et le péché. Notre confrontation avec I'esprit du monde et du diable s'insére
dans le combat que le Christ a mené ; si nous lui permettons d'agir en nous, il se montre le plus fort et
nous rend vainqueurs (cf. 1Jn 4, 4; 5, 4-5).

§2. Pour traverser le combat spirituel, saint Jean nous enseigne a pratiquer le discernement des
esprits (cf. 1 Jn 4, 1-6). Celui-ci est a la fois un don de I'Esprit-Saint qu'il faut demander (cf. Jn 16, 8.11) et
un art a acquérir. Il nous permet d'écouter Dieu, d'éprouver ce qui habite notre cceur, de discerner les
esprits qui 'animent et d'orienter les moyens de notre lutte. En apprenant a distinguer une épreuve
venant de la conduite de Dieu, d'une tentation qui vient du diable et de ce qui releve déja de notre
consentement au mal, nous tracons un chemin pour sonder notre coeur avec Dieu et le laisser
démasquer l'ceuvre du Mauvais en nous (cf. CEC 2847).

83. S'il veut se préparer a mener le combat spirituel et a pratiquer le discernement des esprits,
chaque frére pourra :

e sentrainer & user des armes que la tradition spirituelle de I'Eglise met & sa disposition
(cf.Ep6,10);

e exercer une vigilance intérieure en vue de garder la pureté du coeur telle que la tradition
spirituelle la propose'® et examiner ses propres ceuvres (cf. Ga 6, 4) ;

e déméler ce qui reléve en lui des différents niveaux de son intériorité (psychologie, intériorité de
I'esprit, vie théologale), et savoir distinguer les péchés récurrents d'éventuelles fragilités
psychologiques ;

e s'appuyer sur l'aide de ses fréres et de ses accompagnateurs, sachant qu'étant livré a lui-méme,
il risque de manquer de lucidité et qu'il ne peut rivaliser seul avec les ruses du tentateur.

4. Pratiquer la miséricorde

158. 81. Comme la femme adultére (cf. Jn 8, 1-11), chacun de nous peut faire I'expérience fondatrice
d'étre relevé par le Christ. Sa miséricorde nous rejoint dans nos besoins corporels (cf. Jn 2, 1-11 ; 4, 46-
5, 14), nos blessures, notre ignorance, notre éloignement de Dieu (cf. Jn 3-4). A notre tour, si nous
voulons demeurer dans I'amour de Dieu, nous savons qu'il est nécessaire de «faire preuve de
compassion » envers nos freres (cf. 1 Jn 3, 17) en nous comportant comme Jésus-Christ, le Juste, qui s'est
fait notre défenseur (cf. 1Jn 1, 5-2, 2). Chaque frére, ayant ainsi expérimenté la miséricorde pour lui-
méme, doit en devenir un témoin pour toutes les personnes qu'il rencontre, transformer ses pensées
et ses actions pour les conformer a celles de Dieu, accomplir ce qui est juste envers chacun, en étant
conscient que la justice de Dieu est mesurée par son amour miséricordieux.

82. Pour développer une pratique fervente et ajustée de la miséricorde, chaque frére pourra :

e célébrer, contempler, proclamer et imiter la miséricorde de Dieu révélée dans la compassion
du Christ'";

e pratiquer les sept ceuvres de miséricorde corporelles et les sept ceuvres de miséricorde
spirituelles (cf. CEC 2447) en vue de convertir son cceur, son regard et son comportement aux
moeurs mémes de Dieu ;

9 Cf. CIVCSVA, Eléments essentiels de I'enseignement de I'Eglise sur la vie religieuse, 1983, Introduction n. 31, Normes 26-28 ;
Potissimum institutioni, n. 36-38. En plus des moyens traditionnels de l'ascése, on pourra envisager avec fruit une ascése
adaptée au contexte et au monde d'aujourd’hui (numérique etc.).

%0 Saint Jean CassieN, Conférences, Xll, « De la chasteté ».

01 Cf. PAPE FRANCOIS, Gaudete et exsultate, 218, n. 46.

73



e agir avec sagesse, humilité et perspicacité en veillant a ne pas confondre la vertu de miséricorde
et la miséricorde-passion’® et a agir de telle sorte que la miséricorde ne s'oppose pas a la
justice'®,

§3. Sachant que le jugement dernier portera spécialement sur la maniére dont nous avons fait
miséricorde (cf. Mt 25, 31-46), nous accordons une attention spéciale a ce point et scrutons notre
pratique dans notre examen de conscience.

5. Sappuyer sur I'accompagnement spirituel

159. §1. Etant donné limportance de 'accompagnement spirituel, chaque frére priera pour recevoir le
don d'un accompagnateur (ou accompagnatrice) a qui il peut faire confiance, et prendra le temps de
mdrir les critéres qui lui permettront de choisir avec discernement la personne adéquate. A limage de
Jean guidé par le Baptiste dans sa suite de 'Agneau, chaque frére doit apprendre a s'appuyer sur son
accompagnateur spirituel, pour découvrir les voies de la vie spirituelle, vérifier son écoute du Seigneur,
se faire aider dans le discernement de la conduite de Dieu.

82. En plus des éléments déja précisés dans la premiére partie de cette ratio, pour que
'accompagnement profite a sa croissance spirituelle, chaque frére :

e cherchera loyalement la volonté divine, confiant que Dieu, mieux que quiconque, sait ce qui est
réellement bon pour chacun;

e priera pour que le Seigneur, qui est lui-méme le maitre de sa vie spirituelle, lui accorde la
croissance et que son accompagnateur soit instrument de Dieu a cet égard ;

e apprendra a s'ouvrir régulierement a son accompagnateur, a l'interroger et a appliquer les
lumiéres recues dans 'accompagnement a travers des engagements concrets.

IV. PORTER DU FRUIT QUI DEMEURE

1. Unifier sa vie autour du mystere pascal du Christ

160. §81. Nous cherchons a placer tout notre étre (désirs, sentiments, activités, histoire, passions, projets,
etc.) sous la lumiére de la Croix et de la résurrection du Christ. C'est le mystere pascal qui nous introduit
dans la communion du Dieu trinitaire, nous libére du péché et donne son unité a notre existence.
Lorsque nous l'accueillons en vérité, les divers éléments de notre vie prennent progressivement leur
place et s'accordent dans une unité harmonieuse dont le Seigneur Jésus est le principe.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e chercher atirer profit de la liturgie, des sacrements et des sacramentaux qui déploient, a travers
la richesse des symboles, des gestes et des textes, des voies pédagogiques concrétes pour
entrer avec son corps, son ame et son esprit dans le mystére pascal ;

e interpréter son histoire personnelle et communautaire a partir du mystére pascal, centre a la
fois de I'histoire universelle et de sa propre existence ;

e accueillir la joie pascale qui cohabite avec la réalité de la douleur et de la souffrance mais permet
de tout interpréter dans la perspective de 'espérance chrétienne'®;

e donner corps a ce mystére en achevant dans sa chair ce qui manque aux souffrances de Christ,
pour son corps, qui est I'Eglise (cf. Col 1, 24) et en vivant concrétement de la charité chrétienne
comme expression de la vie nouvelle recue dans le Christ.

192 Cf. Thomas D'AQUIN, Somme de théologie, II-11, Q. 30, a. 3.
103 Cf. Idem, |, Q. 21, a.4.
104 Cf. BENOIT XVI, “L'année de la foi. Comment parler de Dieu ?”, Audience générale du 28 novembre 2012.

74



2. Atteindre une maturité spirituelle et porter du fruit pour I’Eglise

161.81. Notre formation spirituelle trouve sa plénitude dans le développement progressif d'une
maturité spirituelle. Tout en ayant conscience de ce qui doit étre purifié, nous acceptons la réalité telle
gu'elle se présente, avec ses lumiéres et ses ombres. La maturation de notre vie spirituelle et la volonté
d'entretenir une véritable unité de vie nous conduisent aussi a aimer le lieu et I'époque ou Dieu nous a
placés. Nous cherchons ainsi & aimer I'Eglise, notre communauté, le monde lui-méme et notre vie tels
gu'ils sont, ainsi qu'a porter du fruit au cceur méme de notre pauvreté.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e accueillir 'humble réalité quotidienne, reconnaitre la présence de Dieu a travers ses propres
imperfections ;

e regarder le monde avec espérance en ayant confiance en la priére que le Fils fait monter vers
le Pére : « Je ne te prie pas de les enlever du monde, mais de les garder du Mauvais » (Jn 17, 15) ;

e accueillir 'Eglise avec la foi des enfants de Dieu, en évitant des interprétations purement
sociologiques ou politiques de la vie ecclésiale, en faisant siennes ses souffrances et en
accueillant sa lente croissance.

3. Se consacrer a Dieu par Marie

162. 81. Obéissant a la parole du Christ a la Croix, nous recevons Marie pour meére et la prenons chez
nous (cf. Jn 19, 25-27). C'est par elle que nous voulons consacrer a Dieu toutes les dimensions de notre
étre : notre ame et notre corps, tout ce que nous possédons et tout ce que nous accomplissons.
Présente au point de départ et au terme de notre itinéraire de foi et de consécration'®, Marie nous
enseigne a accomplir la volonté de Dieu et a obéir a sa Parole (cf. Lc 1,38 ; Jn 2, 5). Debout a la Croix,
vigilante dans I'espérance de la résurrection, unie aux apdtres appelant I'Esprit (cf. Ac 1, 14), elle nous
apprend a demeurer éveillés dans la foi et a porter du fruit dans I'attente de la venue de Jésus.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e invoquer Marie, notamment par la récitation et la méditation du Rosaire, pour qu'elle éduque
son cceur et le guide dans sa vie de consécration et d'union au Christ;

e entretenir une relation personnelle, tendre et gratuite a I'égard de Marie, comme avec une
Mére, en présentant avec elle, dans une foi confiante, notre faiblesse et nos réussites a Dieu'% ;

e réciter fréquemment une priere de consécration, comme celle de saint Louis-Marie Grignon de
Montfort, que les premiers fréres ont prononcée le 8 décembre 1975.

4. Tendre vers la sainteté et le retour du Christ

163. §81. Désireux de « demeurer jusqu'a ce que Jésus vienne » (cf. Jn 21, 23), nous avons conscience que
I'ultime unification de notre existence aura lieu dans la vision béatifique ; en voyant Dieu tel qu'il est,
nous lui deviendrons semblables et nous atteindrons la pleine mesure de ce pour quoi nous avons été
créés (cf. 1)n 3, 1-2). Entre temps, nous devons passer chacune de nos journées en portant le désir de
devenir saints et en attendant I'accomplissement final de I'Eglise dans la Parousie, ou tout sera purifié,
sanctifié et transfiguré, et ol le mal sera définitivement détruit (cf. Ap 21, 4). Le destin final de 'lhumanité
et de la création ne nous laisse pas indifférents. Dans l'attente de la recréation, nous cherchons a hater
la venue définitive de Jésus (cf. 2 P 3, 15) et prions pour le salut de tous les hommes.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e s'inspirer de l'attitude de I'Avent, en commémorant avec joie la premiére venue du Christ, en
attendant avec hate sa venue ultime, et en guettant la venue de la gréce du Christ a chaque
moment pour lui étre davantage uni;

195 Sur ce point, voir les n. 19 et 99.
196 Cf. BENOIT XVI, Homélie du 15 septembre 2008 pour la messe des malades a Lourdes en la féte de Notre-Dame des douleurs :
« quéter le sourire de la Vierge Marie » appartient a « ceux qui ont la maturité spirituelle ».

75



faire des saints du Ciel des amis qui l'aident dans sa recherche de la sainteté (cf. LG 51);
se rappeler que le fait d'endurer les tribulations présentes avec humilité et confiance est une
route sOre pour participer a la venue définitive du Royaume (cf. Ap 1, 9);

demander la grace de la persévérance finale (cf. CEC 2016) dans |'espérance que le Christ
nous aidera a « demeurer » jusqu'a la fin (cf. Jn 21, 22).

76



Chapitre 8 :
FORMATION HUMAINE

164. 81. Suivre le Christ nous conduit a devenir plus profondément humains car «le mystére de
I'hnomme ne s'éclaire vraiment que dans le mystére du Verbe incarné » (GS 22 §1). La maturation de
notre humanité doit ainsi nous disposer a refléter en nous-méme, dans la mesure du possible, la
perfection humaine qui resplendit dans le Fils de Dieu fait homme et qui transparait avec une singuliére
efficacité dans ses attitudes avec les autres relatées par les évangiles.

82. Tout en favorisant un épanouissement juste et nécessaire de notre humanité ainsi qu’'une
sereine réalisation de nous-méme, la formation humaine vise principalement la maturation de notre
réponse libre et aimante a I'appel de Dieu sur nous ; elle soutient notre vocation a mener au sein de
I'Eglise une vie consacrée dans la chasteté, la pauvreté et I'obéissance, enracinée dans la communion
fraternelle et ordonnée a la mission ; elle nous conduit a modeler notre personnalité « de fagon a en
faire un "pont" et non un obstacle pour les autres dans la rencontre avec Jésus-Christ Rédempteur de
I'hnomme » (PDV 43).

83. Il existe un rapport dynamique et réciproque entre la maturité humaine et la maturité
religieuse : la formation humaine doit nous aider a nous engager dans un processus continuel de
conversion selon les valeurs propres a notre consécration ; notre croissance humaine posséde toutefois
ses lois propres et ne peut étre réduite a la formation spirituelle. Parce que la communauté doit étre
pour chaque frére un milieu porteur de sa formation humaine, ce chapitre doit étre lu en connexion
étroite avec celui sur la formation communautaire. La formation humaine trouve également un socle
dans I'étude de la philosophie et de la théologie ; en approfondissant notre compréhension du sens de
la vie, nous consolidons les bases sur lesquelles nous construisons, avec l'aide de la grace, notre
maturité humaine'®’,

|. CROITRE COMME PERSONNE AUTONOME ET ADULTE

1. Apprendre a se connaitre

165. §1. Le premier chemin de la formation humaine est un chemin vers soi'%. La connaissance de soi
est un fondement de notre formation, un passage obligé sur le chemin de la maturité et de la sainteté.
Nous cherchons donc a nous connaitre nous-mémes a partir de notre expérience et a la lumiére de
I'amour de Dieu qui nous enveloppe et nous a créés.

§2. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra'®:

197 Cf. chapitre 9, n. 215.

%8 Cf. Cardinal Benjamin STELLA, « La nouvelle Ratio sacerdotalis et la formation humaine a la vie consacrée », Vies
consacrées 91, p. 37 ; voir aussi p. 38 : « La premiére tache de la formation humaine est d'aider la personne a se connaitre
elle-méme (...). Qui désire étre consacré ou prétre doit connaitre sa propre valeur, accueillir ses fragilités, apprendre a
nommer ses émotions et sentiments, a reconnaftre ses besoins et ses passions et surtout, a parvenir a un regard réconcilié
avec son histoire, qui compte des richesses et des blessures ».

99 1] est bon de rappeler que dans ce chapitre, comme dans toute la deuxiéme partie, cette formule introduit des
suggestions de cheminement concret pour mettre en ceuvre l'objectif de formation prescrit dans le premier paragraphe.

77



e chercher a descendre progressivement vers les couches de plus en plus profondes de son
propre intérieur, en apprenant a identifier les mouvements de son coeur (comportements,
automatismes, sentiments, motivations conscientes et inconscientes) ;

e apprendre a faire le récit des événements de sa vie et a s'en distancier en vue de parvenir a un
regard réconcilié avec son histoire, qui compte des richesses et des blessures.

§3. En paralléle, la connaissance de soi se développe aussi grace a la formation intellectuelle. En
s'appuyant sur les données de la philosophie, des sciences humaines et de I'anthropologie théologique,
chacun peut découvrir la noblesse et la vocation de 'lhomme et mettre en perspective la conscience qu'il
a de lui-méme.

2. Batir une saine confiance en soi et développer une juste estime de soi

166. 81. Nous cherchons a acquérir un sentiment de notre propre valeur, a savoir en parler avec
simplicité et a développer un légitime amour de soi en apprenant a s'aimer sans s'idolatrer, a s'accepter
soi-méme sans se laisser aller a la complaisance.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e s‘appuyer sur le regard confiant de personnes proches, ne pas hésiter a leur parler de lui-méme
et a interroger sur la maniére dont il est percu et apprécié ;

e développer un golt ajusté de la conquéte et du dépassement de soi en acceptant d'affronter
ses peurs et de prendre des risques ;

e s'évaluer sans se comparer ou se dévaloriser, s'appuyer sur l'expérience positive de ses
réussites et de ses conquétes, et faire 'analyse des raisons de ses échecs pour qu'ils deviennent
une occasion d'apprendre et de grandir ;

e ajuster son exigence envers lui-méme, en se fixant des objectifs de croissance a la fois nobles
et atteignables, tout en développant une véritable patience envers lui-méme;

e apprendre a se réjouir d'étre soi, sans égoisme ni orgueil, dans un esprit de louange et d'action
de grace.

3. Aimer la vérité

167.81. L'amour de la vérité est un moteur puissant de notre formation humaine : il nous donne le
courage de ne pas fuir la réalité pour l'illusion et nous pousse a travailler sur nous-mémes en acceptant
avec humilité nos propres limites ; il soutient la droiture de notre coeur et nous aide a agir selon notre
conscience pour correspondre aux attentes de Dieu sur nous. Nous voulons développer en nous un
sincére amour de la vérité, qualité indispensable a tout travail sur soi, au développement d'une vie
authentique et a 'accomplissement de la vérité de ce que nous sommes devant Dieu.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e chercher a entendre la voix de Dieu et a agir selon la vérité de sa conscience ;

e chercher a se conformer au dessein que Dieu a formé pour 'lhomme et qu'il révéle dans sa
Parole;

e travailler a &tre une personne fiable et loyale, sur qui les autres peuvent s'appuyer, qui peut
entendre les critiques et se remettre en cause ;

e chercher a porter des jugements respectueux et objectifs sur les personnes, les événements et
les modeles culturels, avec un sain esprit critique ;

e développer - notamment par I'étude - un «culte de la vérité », c'est-a-dire « une sorte de
vénération amoureuse de la vérité qui conduit a reconnaitre que la vérité elle-méme n'est pas
créée ni mesurée par 'homme, mais qu'elle est donnée a I'hnomme par la Vérité supréme, par
Dieu » (PDV 52).

78



4. Croitre en autonomie personnelle

168. §1. Un des buts principaux de la formation humaine est de nous conduire a agir en personne adulte
et autonome. Nous cherchons ainsi a devenir de plus en plus le sujet de notre propre vie.

82. Pour acquérir les bases de l'autonomie, chaque frére pourra :
e é&tre lucide sur ses besoins primaires, développer une saine maitrise de lui-méme et de ses

émotions;

e chercher a penser par lui-méme, tout en apprenant de I'expérience et en ayant du respect pour
les conseils ;

e prendre sa vie en main en apprenant a décider ce qui le concerne et a prendre soin de lui-
méme ;

e travailler a devenir une personne stable et enracinée, qui sait tenir ses engagements, intégrer
la réalité de son cadre de vie et se fixer des limites et des régles ;

e développer la prudence qui lui permet de mettre les choses en perspective, d'interpréter les
situations, de comprendre les personnes et de discerner ce qu'il convient de faire hic et nunc;

e apprendre a se projeter dans l'avenir.

Il. S’ENGAGER DANS LE TRAVAIL

1. Assumer la discipline du travail comme consacré

169. 81. Dans le travail manuel ou intellectuel, le travail pastoral extérieur ou le travail intérieur et moral
sur nous-mémes, et méme dans le labeur de la priére, nous apprenons a assumer la contrainte du
travail en nous y investissant avec un esprit de charité chrétienne, comme des consacrés.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e se laisser enthousiasmer par le travail dans un esprit de louange au Créateur, en coopérant a
I'ceuvre de la création ;

e accepter les peines du travail comme une ascése et offrir sa fatigue pour s'unir au travail du Fils
et du Pére (cf.Jn 5,17);

e choisir de laisser son humanité étre modelée par Dieu a travers le travail et accepter de voir
apparaitre ses limites, ses résistances et peurs.

2. Développer une bonne capacité de travail

170. 81. Notre genre de vie et d'apostolat réclame que nous devenions des travailleurs qualifiés et
assidus, doués du sens de la responsabilité et d'une certaine endurance dans l'effort. Nous voulons
aimer le travail quotidien, en développant la persévérance et le souci de bien faire, mais également la
simplicité et la mesure.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra

e chercher a connaitre le rythme de travail qui lui convient et organiser son temps en fonction ;

e apprendre a se projeter dans le temps, a estimer la quantité de travail qu'il peut porter, a se
fixer des objectifs atteignables avant de se lancer dans le travail ;

e développer une juste estime de soi qui se nourrit d'une bonne fierté et d'une sage humilité.

§3. Le monde contemporain a développé des techniques de travail qui peuvent étre assumées avec
discernement.

3. Développer des compétences

171. 81. La compétence nous permet d'accomplir notre travail quotidien avec inventivité, efficacité et
responsabilité ; elle rend notre travail plus humain et plus conforme au plan de Dieu. Afin de réaliser

79



avec soin les taches qui nous sont confiées, nous cherchons a développer des habitus, a acquérir un
certain savoir-faire et a apprendre de nouvelles compétences.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra apprendre a évaluer son vrai niveau de
compétence dans les différents domaines ou il est engagé, les développer en les mettant a jour et en
les renouvelant. Chacun doit savoir mesurer son apprentissage en fonction de ses besoins et de ceux
de la communauté, en étant conscient qu'il n'est pas possible de s'investir a fond et d'étre compétent
dans tous les domaines, en faisant la différence entre le désir Iégitime d’acquérir une compétence et
une soif insatiable de perfectionnement.

4. Apprendre a travailler avec d’autres

172. 81. Parce que notre vie commune et nos missions nous conduisent la plupart du temps a travailler
avec d'autres, notre formation doit nous permettre d'apprendre a coopérer et a nous engager avec
d'autres dans une ceuvre commune. Nous voulons ainsi apprendre a respecter le role de chacun, a
communiquer dans la coopération et a discerner les talents et les besoins des uns et des autres pour
s'ajuster et se compléter dans le travail. Basé sur la connaissance de soi et les vertus relationnelles, le
travail en commun peut devenir une expérience originale de la communion.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e apprendre a communiquer dans la coopération en s'inspirant des techniques d'entreprises ou
des sciences humaines ;

e serendre capable de remercier, de faire des remarques ajustées, d'encourager ;

e examiner s'il est prét a renoncer a certaines idées pour laisser la place aux autres et faire ceuvre
commune;

e apprendre les vertus du leadership et la délégation dans un travail en équipe.

5. Travailler de maniere équilibrée

173. Etant souvent trés sollicités, nous devons chercher & garder un rythme de vie équilibré, en alternant
les moments de travail, de fraternité, de priére et de repos. Nous apprenons a nous investir totalement
dans le travail durant le temps qui y est consacré, tout en veillant a ne pas étendre les plages de travail
au-dela du nécessaire et a ne pas faire du travail notre unique raison de vivre.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e veiller a ne pas négliger la qualité de son cadre de travail ;

e s'investir dans son travail en respectant les différentes dimensions de sa vie religieuse (vie
commune fraternelle, régularité et priorité de la priére etc.);

e se donner une discipline de vie, se fixer de justes limites et se prémunir de l'activisme en
donnant le temps qu'il faut au travail, ni plus ni moins (cf. 2 Th 3, 6-12) ;

e apprendre a dire non et savoir refuser certaines taches qui le mettraient dans la surcharge ou
en condition de tension et de stress;

e se réserver des temps sans travail dans la journée, au moins un jour sans travail dans la
semaine - quand ce n'est pas possible le dimanche pour des raisons pastorales'® -, des temps
de vacances dans l'année.

§3. De son c6té, la Communauté contribue a la santé physique des fréres en mesurant les missions
assignées a chacun, en offrant la possibilité d'un travail approprié et proportionné, en encourageant les
freres, et en les prévenant contre le danger de l'activisme. Afin de favoriser I'équilibre entre les temps
de travail et de repos, on accordera volontiers aux fréres un local distinct de leur cellule lorsque cest
possible.

"0 Cf. chapitre 13, n. 347-348

80



lIl. DEVELOPPER UNE MATURITE EMOTIONNELLE, SEXUELLE ET
RELATIONNELLE

174. Notre formation humaine permanente doit nous conduire a atteindre une certaine maturité dans
le domaine des émotions (1), de la sexualité (2) et des relations interpersonnelles (3). Il s'agit
fondamentalement de faire mdrir les rapports que nous entretenons avec les autres et avec nous-
mémes.

1. Eduquer sa vie émotionnelle

175. §81. Afin d'atteindre une maturité affective, chacun doit pouvoir : atteindre une conscience réelle de
savie émotionnelle ; éviter des comportements ou des situations qui pourraient exacerber des tensions
ou mettre en danger ses besoins fondamentaux; accorder a ses émotions une place qui leur soit
adaptée en renongant a se laisser guider par elles et en acquérant les vertus correspondantes. Les
vertus forgent le caractere, gratifient d'une aisance dans la pratique du bien et épanouissent la vie
affective (cf. CEC 1810).

82. Un frere qui veut développer une connaissance de son univers émotionnel pourra :

e apprendre a nommer les mouvements qui habitent son cceur (pulsions, émotions, sentiments,
désirs), sans condamnation ni complaisance, en cherchant a découvrir pourquoi ils habitent son
coeur ;

e apprivoiser son caractere et prendre conscience de ce qu'il induit pour lui-méme et pour les
autres dans sa maniére d'étre ;

e chercher a découvrir dans son histoire personnelle, familiale et culturelle, ce qui fonde ses
maniéres de sentir, de réagir et d'étre en relation, afin de vérifier si elles sont assumables par
I'Evangile.

83. Afin d'éviter d'exacerber des tensions ou de mettre en danger ses besoins fondamentaux, on
pourra :

e identifier ses besoins fondamentaux et en prendre soin afin d'éviter de se mettre en situation
de stress™";

e devenir lucide sur ses blessures affectives et ses comportements excessifs (séduction, attentes
disproportionnées, oublis répétés, entre-soi, positionnement narcissique ou provocateur,
prises de paroles agressives en chapitre ou effacement constant...), et travailler a découvrir un
chemin de guérison ;

e prendre de la distance a I'égard de ses besoins instinctifs ou acquis (nourriture, tabac, alcool,
portable, tablettes) et veiller avec lucidité sur le développement possible d’addictions (internet,
films, jeux vidéo, informations, réseaux sociaux) ;

e développer un rythme de vie serein alternant priere, travail intellectuel, apostolat mesuré,
détente et rencontres fraternelles, afin d'éviter un emballement destructeur.

84. Un frere qui cherche a intégrer sa vie émotionnelle de maniére ajustée pourra :

e accepter que les voeux exigent un travail spécifique sur sa vie affective et ses besoins
fondamentaux''? et mettre en place un cadre de vie adapté;

e apprendre a accepter ses émotions et a leur donner de la place sans se laisser envahir par elles
et assumer leur dynamisme au service de sa vie consacrée ;

e s‘appuyer sur les grandes traditions de la sagesse humaine et I'enseignement chrétien sur les
vertus, en tirant judicieusement profit des méthodes contemporaines (coaching, psychologie
comportementale, systémique, etc.).

"1 Sur les besoins fondamentaux, on peut se référer par exemple a la Pyramide de Maslow : besoins physiologiques, de
sécurité physique et psychique, d'appartenance, d'estime, d'accomplissement.
"2 pour plus d’éléments sur cet aspect, voir le chapitre 10 sur les voeux.

81



2. Donner sa juste place a la sexualité

176. La maturation de notre sexualité se fait principalement par le développement de la vertu de
chasteté qui « signifie I'intégration réussie de la sexualité dans la personne et par la 'unité intérieure de
I'homme dans son étre corporel et spirituel » (CEC 2337). Donner une juste place a notre sexualité
implique donc: que nous cultivions l'intégrité de notre personne dans ses dimensions corporelles et
spirituelles ; que nous apprivoisions notre sexualité et apprenions a l'assumer ; que nous nous ouvrions
a une fécondité spirituelle.

a) Cultiver I'intégrité de sa personne

177.81. Nous cherchons a développer une vision ajustée de la sexualité, a cultiver l'intégrité des forces
de vie et d'amour qui ont été déposées en nous et a développer une vigilance intérieure a I'égard de ce
qui pourrait la blesser en repérant notamment ce qui nous disperse ou nous affaiblit.

82. Afin de développer une vision ajustée de la sexualité, chaque frére devra :

e développer une vision positive de la sexualité selon le projet de Dieu sur 'homme et la femme ;

e acquérir des connaissances fondamentales sur les structures, les lois et les dynamiques de la
sexualité (masculine et féminine), y compris I'évolution des pulsions sexuelles selon les ages de
la vie et les étapes de lintégration de la sexualité qui faconnent l'adulte ;

e reconnaitre les dimensions biologique, passionnelle, psychique et spirituelle de sa sexualité, les
accueillir comme un don de Dieu et chercher a apprendre comment les articuler.

83. Un frére qui souhaiterait fortifier sa vigilance pourra trouver du soutien en travaillant les points
suivants :

e instaurer un rythme de vie équilibré et ne pas se créer un emploi du temps tellement surchargé
qu'il soit structurellement débordé et fragilisé ;

e éviter les situations ambigués de séduction ou de flirt, se garder d'emprise, de manipulation, de
gestes ou de paroles inappropriés, user d'internet et des réseaux sociaux avec discernement,
développer la garde des yeux ;

e vérifier régulierement que son comportement ne conduit pas a une forme de double vie ou de
double langage, lesquels vont directement contre 'unité de vie;

e développer une connaissance de base des problemes psychoaffectifs fréquents liés a la
sexualité (obsessions sexuelles, masturbation, dépendance a la pornographie...) ainsi que des
principaux types de pathologies psychiques touchant la vie sexuelle, apprendre comment les
repérer et quelles sont les personnes compétentes pour aider a leur guérison ou leur
traitement.

84, Le travail sur la chasteté doit s'adapter a la culture d'origine du frére et a son lieu d'assignation.
Il existe des maniéres trés différentes de comprendre I'hygiene corporelle, le respect des régles, la
proximité, le savoir-vivre... Chaque frére prendra progressivement conscience de I'impact de sa culture,
de ses traditions familiales et des croyances acquises sur sa vision de la sexualité, de la génitalité, de la
fécondité, du rapport particulier qu'il a a lui-méme, aux autres, a sa famille et a la communauté.

b) Apprivoiser et assumer sa sexualité

178. 81. Pour intégrer chastement notre sexualité, nous travaillons a apprivoiser son fonctionnement
en accueillant et en acceptant ses manifestations a travers notre génitalité, nos désirs, nos pulsions. Ce
travail est indispensable pour celui qui veut orienter sa sexualité vers un don sincére de lui-méme.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e apprendre a mettre des mots sur les projections, transferts, pulsions, pensées, besoins affectifs
et relationnels qui I'habitent, chercher a comprendre ce qu'ils disent de ses désirs profonds et
découvrir ce qu'ils ont de Iégitime ou d'inapproprié ;

82



e prendre des distances par rapport aux réflexes hérités de sa culture familiale ou locale, aux
dynamiques infra-conscientes qui viennent de I'enfance, aux habitudes acquises au cours de
son histoire, afin de développer un espace intérieur de liberté ;

e présenter au Christ ses états affectifs et ses désirs sexuels, méme les plus ténébreux, afin qu'il
en devienne le Seigneur en les purifiant.

§3. Etant donné lopacité du domaine de la sexualité, il peut &tre opportun davoir
occasionnellement recours a des conseils de professionnels (psychologues, thérapeutes) méme
lorsqu'aucun probléme majeur n'est apparu. En cas de troubles ayant un retentissement sur la vie
sexuelle, ou de comportements compulsifs, 'accompagnement d'ordre psychologique est un moyen
essentiel pour avancer ; lorsqu'un frére s'en ouvre en toute humilité a ses autorités, il estimportant que
celles-ci le soutiennent pour trouver une aide adéquate.

c) S'ouvrir a la fécondité

179. 81. En vue d'ouvrir sa vie a la fécondité tout en vivant notre célibat consacré, chacun pourra
chercher a découvrir ce qu'il y a de propre a la fécondité masculine et accepter le renoncement
qgu'implique le célibat consacré comme un moyen d'annoncer le Royaume a venir et de développer une
fécondité d'ordre spirituel. Chaque frére doit progressivement découvrir I'impact de sa sexualité pour
sa vie religieuse et apostolique et la maniére de l'intégrer dans toute la réalité de sa vie consacrée.

82. En plus des moyens présentés dans le chapitre 10 au sujet du voeu de chasteté, il importe que
chacun:

e travaille a assumer de plus en plus sa masculinité comme une force de vie donnée par Dieu, qui
le rend capable de conquéte, de choix forts pour I'Evangile, en communauté ou dans la mission.
L'effort constant sur le caractére pulsionnel de notre sexualité peut se transformer en impulsion
créatrice dans les différents services et missions qui nous sont confiées ;

o affronte la solitude et accepte de ressentir un certain manque affectif, en apprenant a se
retrouver seul devant lui-méme et devant Dieu, et trouve peu a peu le chemin intérieur pour
transformer le manque en ouverture a ce qui le dépasse et qui donne la vie en plénitude.

§3. Chacun de nous a construit un équilibre particulier de son monde intérieur psychosexuel en
fonction de I'histoire de son pays, sa famille et de ses expériences personnelles. Il est de ce fait
nécessaire que chaque frere puisse identifier les particularités de la réalité psychosexuelle qui I'habite
afin de pouvoir gagner en liberté et discerner les lieux qu'il doit cultiver pour qu'il porte de meilleurs
fruits et ceux qui demandent des choix courageux de combat.

3. Développer une maturité relationnelle

180. Une juste intégration de sa sexualité appelle le développement d'une maturité relationnelle. En
effet, la sexualité « affecte tous les aspects de la personne humaine, dans 'unité de son corps et de son
ame. Elle concerne particulierement l'affectivité, la capacité d'aimer et de procréer, et, d'une maniéere
plus générale, I'aptitude a nouer des liens de communion avec autrui » (CEC 2332). C'est pourquoi, en
vue de tisser des relations mdres et adultes avec les autres, nous cherchons : a cultiver un sens ajusté
de l'altérité, notamment en intégrant l'altérité sexuelle (a); a développer des relations chastes (b); a
donner sens a notre affectivité dans le service et le don de nous-mémes (c).

a) Accepter son identité et intégrer I'altérité sexuelle

181. 81. Pour entrer en relation avec les autres, et notamment avec les femmes, nous apprenons a
reconnaitre et accepter notre propre identité sexuelle, a connaitre ce qui caractérise la femme dans sa
physiologie, sa psychologie et sa part de mystére, a accueillir la richesse de la complémentarité entre
I'nomme et la femme ainsi que le sens biblique de la sexualité.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

83



e apprendre a intégrer les apports spécifiques des femmes dans ses relations familiales,
ecclésiales et apostoliques, a travers une coopération respectueuse ou chacun s'enrichit de la
complémentarité de l'autre ;

e accueillir I'altérité sexuelle comme un don de Dieu, sans crainte ni fuite, avec clarté et sans
dureté;

e acquérir un discernement sur les questions actuelles de genre et savoir trouver un juste
positionnement concernant 'homosexualité en conformité avec I'enseignement de la Parole de
Dieu sur le corps, le couple et la sexualité.

83. Un frére qui présente des tendances homosexuelles devra travailler a intégrer son orientation
sexuelle et ses désirs dans son chemin de continence chaste et de consécration a Dieu.

b) Développer des relations chastes

182. §1. Etre chaste « n'est pas une indication simplement affective, mais c'est la synthése d’une attitude
qui exprime le contraire de la possession. La chasteté est le fait de se libérer de la possession dans tous
les domaines de la vie. (...) Dieu lui-méme a aimé 'homme d'un amour chaste, en le laissant libre méme
de se tromper et de se retourner contre lui. La logique de l'amour est toujours une logique de
liberté »"13,

§2. Nous voulons ainsi apprendre a nouer des liens de communion avec autrui en lui donnant toute
sa place, et grandir dans une chasteté gardienne du cceur et du corps qui permette a nos relations d'étre
justes et de s'épanouir en amour vrai.

83. Un frére qui veut approfondir cet aspect devra :

e apprendre a poser un cadre dans toute rencontre, particulierement celle daccompagnement,
pour servir dans le réle ou il est appelé et pour que l'autre puisse se positionner de facon
ajustée;

e développer une discrétion a I'égard de l'intimité d'autrui et veiller a ce que son regard, ses
paroles et ses initiatives ne soient pas intrusifs ;

e veiller a garder une vraie pauvreté intérieure dans les attentes de reconnaissance ;

e apprendre a avoir un rapport aux femmes qui soit tout a la fois plein de respect, mais sans
équivoque (par ex. en évitant une amitié qui crée une attente chez lui-méme ou chez elle a
laquelle son veeu de chasteté lui demande de renoncer) ;

e avoir le souci de se faire aider par ses freéres ou par toute personne de confiance quant « aux
gestes, aux attitudes et aux situations fragilisantes » (Dir 39.4) qu'ils pourraient constater dans
son comportement avec les personnes qu'il rencontre ;

e étre vigilant dans ses rencontres avec les personnes ayant des tendances homosexuelles a les
respecter et poser sur elles un regard évangélique, en restant attentif a ne jamais laisser la
porte ouverte a des attitudes ambigués.

84. Le développement de relations chastes implique de s'engager dans la lutte contre les abus.
Chaque frere veille a se former sur ce qui a trait a la prévention des différents types abus (phénoménes
d'emprise, abus spirituel, abus d'autorité, abus sexuel). En matiére de protection des mineurs, des
femmes et des personnes vulnérables, la Congrégation et chacune de ses provinces ont la
responsabilité d'informer tous les fréres sur les indications actuelles données par I'Eglise universelle et
locale, ainsi que par les autorités civiles. En outre, les responsables de la Congrégation facilitent la
formation des freres sur la pédocriminalité, sur les dégats causés par les abus sexuels et abus d'autres
genres, sur les moyens locaux de prévention, sur les moyens de protection et d'aide des personnes
mises en danger, ainsi que sur les peines encourues.

"3 PAPE FRANCOIS, Patris corde, n. 7.

84



c) Servir et se donner soi-méme

183. §1. Le don authentique de sa vie pour ceux qu'on aime (cf. Jn 15, 13) réclame de pouvoir impliquer
toute sa personne (corps, cceur et esprit) au service de 'amour. Ce don se fait dans l'accueil de l'autre
et le service. Pour autant, le don de nous-méme doit étre une « authentique réalisation de soi » (PDV 44)
et non une fuite ou une perte de soi. Ainsi, notre formation doit pouvoir donner les conditions d'un don
authentique de soi dans l'accueil et le service.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect devra :

e apprendre a rester présent a lui-méme dans son désir de donner, par l'attention a ce qui le
traverse intérieurement, a ce qu'il connait de ses besoins, qualités et limites ;

e é&tre attentif a ce que le don de lui-méme soit en harmonie avec ses veeux, sa vocation, la mission
de la Congrégation, mais aussi, dans une certaine mesure, sa santé et son équilibre de vie - s'il
a un doute, le frére devra chercher conseil auprés de personnes ayant autorité et compétence.

83. Tout au long de notre vie, nous renouvelons ce don et travaillons a y demeurer fidéle. Le travail
de formation de notre affectivité et de notre capacité relationnelle atteint une véritable maturité lorsque
nous pouvons devenir témoins authentiques de la compassion du Christ. L'attention a l'autre se déploie
alors dans un accueil en vérité fondé sur le respect et 'amour du Christ. Parce que la chasteté et la
maitrise de soi sont ordonnées au don de soi, la profession du conseil de chasteté doit nous permettre
de « devenir auprés du prochain un témoin de la fidélité et de la tendresse de Dieu » (CEC 2346).

IV. MURIR SA RELATION AU GROUPE

1. Acquérir les vertus relationnelles et sociales

184.81. Parce que notre vie fraternelle et notre mission impliquent de nombreuses relations
interpersonnelles, nous devons développer certaines vertus relationnelles. Chaque frere doit étre
capable de sympathie, disposé a rencontrer les personnes avec charité et respect, et a entretenir une
relation adulte.

82. En plus des éléments présentés dans la partie sur la chasteté, un frere qui veut approfondir cet
aspect pourra :

e accueillir 'autre dans ce qu'il a d'unique, sans chercher a le changer, en l'acceptant avec ses
qualités, ses défauts et ses limites ;

e cultiver 'empathie et développer une bienveillance a I'égard des personnes, en désirant a priori
leur bien et leur bonheur, sans se rendre envahissant ;

e apprendre a donner sa confiance, sans naiveté excessive ni méfiance a priori, en s'appuyant sur
I'épreuve du temps ;

e apprendre a batir une relation réciproque dans laquelle chacun peut exprimer clairement ses
besoins spécifiques, demandes, questions, opinions et pensées ;

e accueillir les malentendus et les mésententes comme faisant partie de la relation et utiliser le
dialogue pour éclaircir la situation.

2. Apprendre a vivre en groupe

185. En plus du développement de la capacité a entrer en relation avec les personnes, la formation
humaine implique l'acquisition des vertus sociales fondamentales. La vie en groupe demande de chacun
la pratique de la justice, la solidarité, la capacité de collaborer avec autrui, 'esprit de service, le partage
des responsabilités et I'accueil de I'autorité ; elle se fonde sur 'acceptation par tous des régles et des
contraintes communautaires en vue du bien commun. En outre, la vie en communauté religieuse
réclame une initiation propre qui est présentée au chapitre 11.

85



3. Développer de justes relations avec sa famille

186. §1. Le développement de justes relations avec notre famille d'origine joue un rdéle non négligeable
dans la croissance permanente de chaque religieux. Notre histoire familiale influe sur de nombreux
domaines de la formation humaine : connaissance de soi, santé émotionnelle, sexuelle et relationnelle,
liberté personnelle, capacité a s'insérer dans un groupe, etc. La maniere dont nous gérons les relations
avec notre famille peut avoir des répercussions importantes sur notre vie consacrée: intégration
communautaire, choix vocationnel, maniere de se situer dans sa vocation face au monde etc. Cela
implique un travail intérieur qui passe par des moments de relecture, des prises de conscience, un
chemin de réconciliation et de reconnaissance’.

§2. Nous cherchons donc a entretenir une relation adulte et ajustée avec notre famille et a intégrer
I'influence de notre histoire familiale dans notre chemin de consécration et d'obéissance a Dieu.

83. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e laisser mdrir son affection pour les siens - en particulier ses parents - et I'exprimer par la priére,
la correspondance et les visites ;

e développer un cceur reconnaissant envers sa famille pour tout ce qu'il a recu de bon -y compris
les semences que Dieu a plantées pour les faire s'épanouir dans la vie consacrée - et cheminer
vers le pardon et la réconciliation pour tout ce qui a constitué un obstacle a son
épanouissement humain et chrétien;

e chercher une maniére constructive et réaliste d’entretenir des liens familiaux en harmonie avec
son état de religieux ;

e relire son histoire familiale pour mieux comprendre sa propre insertion dans la famille

religieuse a laquelle il appartient désormais.

4. Connaitre sa culture et apprendre a vivre l'interculturalité

187. 81. La rencontre entre notre propre culture et celle d'autrui est une expérience importante de notre
vie commune et apostolique. La vie de communion que nous menons entre freres de diverses origines
permet souvent une expérience positive de connaissance, de respect, d'estime et d'enrichissement
mutuels.

82. Notre formation doit : permettre a chaque frére de cheminer vers une acceptation lucide de sa
propre culture ; faire que notre vie commune « multiculturelle » de facto devienne progressivement une
véritable « interculturalité » - c'est-a-dire une communauté ou chacun, sans renier sa propre culture,
apprend a sortir de soi-méme et se laisse transformer par d'autres cultures pour devenir artisan de la
culture évangélique; nous rendre lucides et nous permettre de travailler sur nos résistances a
I'ouverture culturelle quand les situations multiculturelles se présentent (cf. Annexe 5).

83. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e apprendre a connaitre suffisamment sa propre culture pour impliquer toute sa personne dans
sa consécration et entrer en communication de maniére positive avec d'autres cultures ;

e s'ouvrir a un discernement évangélique et prophétique de sa propre culture et de celles dans
lesquelles il est envoyé, en vue d'un juste positionnement et de la mise en ceuvre d'actions
apostoliques ajustées ;

e se préparer a une authentique rencontre avec l'autre lorsqu'il accepte une mission qui le
confronte a une culture différente.

84. De son cOté, la Congrégation aidera chaque frére en :

e permettant qu'il dispose de moyens concrets pour s'insérer dans la culture ou il est envoyé
(formation en langues, mise en contact avec des personnes locales, conseils, accompagnement
des premiers pas, etc.) ;

"4 Sur la relation a la famille, voir aussi : chapitre 4, n. 84-c.

86



e prenant en compte l'anthropologie spécifique de chaque culture dans la formation et
I'accompagnement des fréres en formation initiale et permanente ;

e encourageant linculturation de la mission et de l'expression de notre charisme dans les
prieurés de la Congrégation ;

o fournissant des critéres et des outils concrets pour affronter la culture globale dans une saine
articulation avec les cultures locales (repéres dans 'usage des outils numériques, réflexion sur
les éléments de langage du monde daujourd’hui, accés aux nouveaux moyens de
communication, etc.).

V. PRENDRE SOIN DE SON EQUILIBRE DE VIE

1. Se maintenir en forme

188. 81. Chaque frére doit chercher a se maintenir autant que possible en bonne forme physique
comme un acte de charité envers lui-méme, accompli avec humilité et action de grace pour la vie
corporelle que Dieu lui donne ; c'est aussi une nécessité pour celui qui veut mener notre genre de vie a
la fois contemplatif et apostolique. Nous voulons donc prendre soin de notre santé de maniére ajustée,
sans laisser-aller ni souci excessif, et cherchons a maintenir notre corps en forme, disponible a la priére,
a la vie commune et a la mission.

82. Pour bien se maintenir en forme, chaque frére pourra :

e développer de bonnes habitudes d’hygiéne personnelle et prendre soin de son milieu de vie ;
e choisir une nourriture saine et équilibrée ;

e faire au moins un minimum d'exercice corporel chaque jour (marche, sport, mouvements...) ;
e sedétendre par des activités appropriées et équilibrantes ;

e prendre I'habitude d’avoir des soirées reposantes et un rythme de sommeil suffisant;

e éviter les habitudes addictives : nourriture, alcool, tabac, internet, etc.

§3. Confiants dans la Providence, nous voulons accueillir avec sérénité et responsabilité les
difficultés de santé que nous pouvons rencontrer. Un bilan médical annuel (ou a un autre rythme
adapté) est recommandé pour chaque freére.

2. Cultiver son équilibre psychique

189. 81. Une bonne santé mentale est requise pour se donner consciemment et de maniére durable
dans la vie religieuse et la mission. D'une maniére ou d'une autre, chacun se retrouve confronté au
besoin de régler des troubles provenant de son milieu d'origine (trauma, histoire familiale, etc.), a des
expériences de détresse (deuil, solitude, perte de repére...) ou a des situations déstabilisantes (stress,
émotions fortes...).

§2. Pour cultiver un bon équilibre psychique, nous cherchons a prendre conscience de la partie
psychologique de notre monde intérieur (mécanismes conscients et inconscients, réactions, décisions...)
et a développer des comportements équilibrés, adultes et généralement positifs.

83. Un frére qui veut travailler sur son monde intérieur pourra :

e seservir de l'attention a soi et de la relecture accompagnée de ses expériences pour avoir acces
a des zones peu conscientes de lui-méme;

e prendre conscience des fausses croyances et des fausses images de lui-méme qui peuvent
I'entraver, et chercher a avoir une image de plus en plus ajustée de lui-méme.

e connaftre son tempérament et identifier les caractéristiques qui en découlent : ses talents pour
les mettre a profit, ses fragilités pour étre vigilant ;

e travailler son histoire personnelle, se rendre compte de limpact de celle-ci dans sa vie
quotidienne et en tirer parti pour écrire son histoire sainte.

87



84, Un frére qui souhaite travailler sur son équilibre comportemental pourra :

e apprendre a donner a ses émotions leur juste place;

e entretenir des espaces ou il peut parler de soi et dire éventuellement qu'il va bien ou mal ;

e identifier des personnes qui lui fournissent un cadre sans jugement et ou il se sent libre de faux-
tabous qui 'emprisonneraient ;

e identifier les attitudes qui sont typiquement générées par ses émotions ainsi que les
mécanismes de défense ou stratégies d'évitement qu'il met en place pour ne pas se confronter
a ce qui engendre la douleur.

§5. Chaque frére doit accepter de se laisser déloger par une saine altérité et étre prét a profiter des
opportunités de progresser que lui offrent les circonstances de la vie. A 'égard de chacun des enjeux
de la formation humaine et dans tous les niveaux de croissance de la personne, 'accompagnement
ponctuel ou régulier d'un thérapeute pourra étre bénéfique ou nécessaire.

86. De son c6té, chaque prieuré veillera a :

e éviter de créer des conditions de vie qui mettent structurellement les fréres en situation de
stress;

e ménager les espaces de temps nécessaires a chaque frére pour son équilibre psychique ;

e favoriser un juste accés a des soins psychiques (moyens financiers, confidentialité, discours
équilibré sur la psychologie, etc.) ;

e construire un cadre fraternel sain et une réelle amitié communautaire qui permette a chacun
de trouver un milieu de vie favorable a son équilibre humain (cf. chapitre 11).

3. Intégrer la vie intellectuelle et culturelle

190. §81. Un bon équilibre de vie prend en compte la dimension intellectuelle et culturelle de notre
personne. Pour promouvoir notre santé intégrale, nous avons besoin d'accorder du temps a la vie de
notre esprit, et de développer notre culture générale en nous appuyant sur une saine curiosité
intellectuelle. Renoncer a exercer une activité intellectuelle réguliére, quelle qu'elle soit, c’est prendre le
risque de développer un « sentiment de marginalité et d'infériorité » et de favoriser « la superficialité et
la légéreté dans les initiatives » (cf. VC 98).

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e veiller a avoir toujours une lecture en cours (intellectuelle, culturelle ou spirituelle) ;

e choisir régulierement un domaine de la culture générale et en accroitre sa connaissance
(histoire, arts, géographie, sciences...);

e pratiquer dans ses moments de détente un art ou un artisanat qui peut promouvoir son
équilibre humain et culturel.

83. Chaque communauté promeut la qualité culturelle par des choix judicieux de lectures a table,

de films a visionner en commun, de sorties culturelles et de discussions a mener ensemble. La
communauté prévoit annuellement un budget suffisant pour ce genre d'activité culturelle en commun.

4. Cultiver la joie de vivre

191. 81. La joie de vivre est un don de Dieu ainsi qu'un choix quotidien a cultiver. Sachant ce qui nous
met dans la joie intérieurement et extérieurement, nous n’hésitons pas a provoquer régulierement des
occasions de joie. Nous apprenons a accueillir I'instant présent - ce qui revient a accueillir le réel et a
s'accueillir soi-méme - comme un don. Le désir de ressentir la joie ainsi que le souhait d'étre accueilli et
aimé dans son moi présent ne sont pas de vaines aspirations narcissiques ; ils expriment le besoin de
chacun d'avoir un sentiment positif de soi et constituent la base importante d'une vie continuellement
donnée.

82. Un frére qui cherche a approfondir cet aspect pourra :
e cultiver les petites joies du quotidien ;

88



e acquérir la vertu de 'humour sur soi, pour faire face a la vie avec une attitude positive ;
o faire de son quotidien le lieu de I'action de grace et de la célébration ;
e susciter des occasions de féte et prendre des moments gratuits avec ses fréres et ses proches.

VI. FORMER SA LIBERTE ET SUIVRE LA VOIX DE SA CONSCIENCE

1. Travailler a devenir libre

192. 81. La formation de notre liberté doit nous permettre : de nous libérer, avec l'aide de la grace de
Dieu, de ce qui nous freine et nous rend esclave ; de prendre possession de notre liberté en réunissant
les conditions nécessaires a un choix libre; de nous engager dans un don authentique, ouvert et
généreux de notre personne.

82. Pour accomplir un chemin de libération, chaque frére pourra :

e découvrir la vérité de son propre étre dans la lumiere du regard de Dieu, repérer ses lieux
d'esclavage intérieur et accepter de se détourner de ce qui I'entrave ;

e accepter que le chemin de libération soit laborieux, qu'il demande beaucoup d’humilité et que
la croissance dans sa liberté cohabite avec certaines entraves ;

e demander la grace de la libération tout en continuant a travailler sur soi ;

e apprendre a situer ses échecs, ses manques de liberté et ses blessures comme des éléments
d'une histoire dont Dieu est le Seigneur et le Sauveur.

83. Pour apprendre a réunir les conditions nécessaires a un choix libre, chaque frére pourra :

e travailler a accéder a sa propre intériorité et prendre conscience des pressions intérieures
(culpabilité, regard des autres, vanité..) ou extérieures (pression sociale, urgence,
manipulations...) qui peuvent le manceuvrer ;

o favoriser la sortie de I'entre-soi en dépistant ses étroitesses de regard, de sentiment, de pensée
et en osant explorer ce que l'extérieur lui renvoie ;

e intégrer avec sérénité les contraintes objectives de ses choix et cultiver la paix qui est une
condition nécessaire a toute prise de décision importante ;

e accepter le renoncement inhérent a tout choix et obéir a sa conscience.

84, Pour engager sa liberté dans le don de lui-méme, chaque frére pourra :

e se découvrir lui-méme comme un sujet singulier du choix de Dieu et une personne destinée a
la liberté des enfants de Dieu;

e s‘appuyer sur le choix de vie qu'il a déja posé et le renouveler ;

e assumer le role de premier responsable de sa formation initiale et permanente.

§5. Le conseil d'une personne avisée sera tres profitable dans I'évaluation de nos propres choix, la
prise de conscience des mécanismes qui agissent en nous et le réajustement parfois nécessaire de nos
décisions. Cette aide extérieure est un moyen judicieux de nous prévenir des dangers de
l'autoréférentialité. Chaque prieuré aidera a établir un climat de la liberté en favorisant les espaces de
parole libre et en promouvant la parrhésia.

2. Assumer la responsabilité de ses actes

193. §81. Nous cherchons a devenir capables de discerner d'une maniére juste la responsabilité morale
qui nous incombe dans les différentes situations et d'assumer nos actes d'une maniére mature et
ajustée.

82. Pour développer son sens de la responsabilité, chaque frére pourra :

e sereconnaitre auteur de ses propres actions, sans s'identifier totalement a elles, et savoir en
rendre compte ;

89



e é&tre capable de définir le cadre de sa responsabilité en se référant a ce qui lui a été confié, a
ses engagements moraux, aux lois civiles et religieuses et a la loi naturelle ;

e tenir ses promesses, s'acquitter de ses obligations et s'engager a accomplir son devoir quotidien
sans attendre d'y étre poussé par le contexte ou par d'autres personnes ;

e prendre en compte ce qui semble échapper a son pouvoir mais tombe pourtant sous sa
responsabilité ;

e reconnaitre ses défaillances, en demander pardon et faire le nécessaire pour réparer.

3. Former sa conscience

194. §1. La conscience est le sanctuaire intérieur ou Dieu parle a notre ame en nous exhortant a faire le
bien et a éviter le mal, ou nous nous laissons guider par les confirmations et les reproches de notre
Créateur, ou nous entendons Dieu nous appeler a prendre des décisions justes et a porter un jugement
droit sur les situations et les personnes. Nous voulons former et suivre notre conscience afin d'obéir a
la loi de Dieu et d'offrir une réponse libre et aimante a ses appels.

82. Pour former sa conscience et agir en conformité avec elle, chaque frére pourra :

e descendre dans le sanctuaire de sa conscience et faire mémoire de sa journée pour entendre
la voix de Dieu lui dévoiler son regard divin sur les actes posés et sur ce qui a été vécu ;
e se faire aider par son accompagnateur pour se familiariser avec la voix de sa conscience et
approfondir sur le long terme son discernement spirituel ;
e éclairer sa conscience par:
o lalecture de I'Ecriture et I'écoute de I'enseignement de I'Eglise sur les questions morales
actuelles;
o les cours de théologie dogmatique qui donnent des références de base quant au
dessein de salut de Dieu sur 'lhumanité ;
o des cours de philosophie éthique et de théologie morale qui permettent de réfléchir
sur la moralité des actes, sur leur bonté ou leur malice.

§3. Le fait de former sa propre conscience conduit a respecter celle d'autrui. Plus nous sommes en
contact avec ce sanctuaire intime, plus nous réalisons que chacun a le droit d'étre respecté dans sa
conscience et sa liberté. De méme, nous voulons faire en sorte que notre vie n'offense pas la conscience
d'autrui par le mauvais exemple, surtout les jeunes et les personnes vulnérables (cf. 1 Co 8, 12).

VIl. ACQUERIR UNE SAGESSE DE VIE

1. Apprendre de I'expérience

195. §1. L'expérience joue un rble essentiel en matiére de formation humaine ; en effet, c'est d'abord la
vie elle-mé&me qui nous pousse a marir. C'est pourquoi nous cherchons a développer une disponibilité
a apprendre de la vie, la capacité a relire nos pratiques ainsi qu'une confiance en I'action quotidienne
de I'Esprit-Saint dans nos cceurs. Toute expérience n'est pas nécessairement formatrice ; elle le devient
lorsqu’elle est accompagnée de conscience et de parole, et que nous pouvons l'intégrer dans notre
chemin de sanctification.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e embrasser la vie telle qu'elle est, en accueillant la réalité avec ses aspérités ainsi que les
situations heureuses ou difficiles ;

e se mettre a I'écoute des événements, du témoignage et du conseil des anciens - lorsqu'ils sont
I'expression de la sagesse acquise au long des années - et se laisser interpeller ;

e s'appuyer sur la vertu de prudence qui permet de tirer profit de sa propre expérience et de
celles des autres pour se disposer a vivre des expériences similaires avec fruit.

90



2. Mdrir ses représentations de I'homme et de la vie

196. §81. La formation humaine doit nous permettre de prendre conscience des représentations de
I'existence, de soi-méme et du monde que nous portons en nous et que nous avons inférées de la vie
quotidienne, de notre éducation, de notre culture ou du témoignage des autres; chaque frére doit
pouvoir se donner I'espace nécessaire pour permettre a ces représentations d'évoluer, et chercher a les
évangéliser pour que sa vie corresponde au dessein de Dieu sur lui.

82. L'approfondissement de ces représentations passe par la découverte du monde intérieur que
nous héritons de notre histoire; nous portons en nous-méme des loyautés, des croyances, des
scénarios de vie et des conceptions qui nous régissent sans que nous nous en rendions compte. Pour
marir, nous travaillons a les accueillir avec leurs richesses, leurs manques et leurs exces; nous
cherchons a les purifier pour qu'ils soient de plus en plus conformes a la réalité de ce que nous sommes
et a l'intention de Dieu.

83. Bien que la maturation de nos conceptions ne se fasse pas au seul niveau théorique,
I'anthropologie théologique, la philosophie et la psychologie apportent pourtant une contribution
indispensable a notre développement personnel et a notre compréhension de nous-mémes.

84. En nous apprenant a partir de l'expérience, la philosophie réaliste propose une démarche qui
peut se révéler une aide précieuse pour notre croissance humaine: elle nous rend attentifs aux
événements de notre vie ainsi qu'a notre monde intérieur et nous permet de les examiner dans une
perspective qui prétend a l'universel'®,

3. Intégrer la fragilité et la faiblesse

197.81. Notre travail de maturation humaine doit nous permettre d'intégrer nos fragilités et nos
faiblesses. La confrontation a I'échec et aux difficultés nous conduit a une transformation de nos
représentations, a une purification de notre idéalisme et a une plus grande acceptation de nous-mémes.
Le moteur de notre croissance en ce domaine se trouve dans la rencontre avec la Miséricorde de Dieu.
La pratique du sacrement de réconciliation et 'accompagnement spirituel jouent un role essentiel dans
cette expérience.

§2. Le temps nous permet de découvrir que certaines épreuves de la vie qui paraissaient
insurmontables peuvent nous faire marir. L'expérience de la souffrance, de la déception, du deuil
initient un processus complexe et déstabilisant qui prend du temps et n'aboutit pas nécessairement ;
c'est lorsque nous arrivons a une acceptation paisible, non sans la grace du Seigneur, que cette
expérience de désolation peut devenir occasion de croissance.

83. Il arrive que nous ayons du mal a prendre conscience d'une fragilité ; nous risquons alors de
nous enfermer en nous-méme et de nous raidir. Lorsque nous sommes confrontés a cette situation,
I'amitié fraternelle peut étre un vrai soutien ; la parole respectueuse et courageuse d'un frere peut nous
aider a prendre de la distance par rapport a la vision que nous avons de nous-mémes et a croire que
Dieu nous travaille au coeur méme de notre pauvreté. Un frére qui accueille sa propre faiblesse avec
lucidité et confiance se dispose a devenir un homme miséricordieux comme le Christ.

4. Acquérir une sérénité de I'esprit

198.81. La sagesse de vie s'exprime également dans la paix et la sérénité qui résultent d'un
cheminement d'unification et de simplification de notre vie. Il nous faut rechercher cette paix et
travailler a la maintenir : « Recherche la paix et poursuis-la » (Ps 33, 15). Un frere doit pouvoir diffuser
la sérénité autour de lui, méme dans les moments difficiles. En toute circonstance, il doit pouvoir
témoigner, méme a travers sa fragilité, de la beauté d'une vie humaine menée avec Dieu.

"5 Voir chapitre 9, n. 211 §3-4.

91



§2. Un frere qui cherche a approfondir cet aspect pourra s'inspirer des conseils de Jean XXIII :

e «Rien qu'aujourd’hui, j'essaierai de vivre, exclusivement la journée sans tenter de résoudre le
probléme de toute ma vie.

e Rjen qu'aujourd’hui, je porterai mon plus grand soin a mon apparence courtoise et a mes
maniéres. Je ne critiquerai personne et ne prétendrai redresser ou discipliner personne si ce
n'est moi-méme.

e Je serai heureux, rien qu'aujourd’hui, dans la certitude d'avoir été créé pour le bonheur, non
seulement dans l'autre monde mais également dans celui-ci.

e Rien qu'aujourd’hui, je m'adapterai aux circonstances, sans prétendre que celles-ci se plient a
tous mes désirs.

e Rien gu'aujourd’hui, je consacrerai dix minutes a la bonne lecture en me souvenant que comme
la nourriture est nécessaire au corps, la bonne lecture est nécessaire a la vie de I'ame.

e Rien qu'aujourd’hui, je ferai une bonne action et n‘en parlerai a personne.

e Rien gu'aujourdhui, je ferai au moins une chose que je n‘ai pas envie de faire; et si jétais
offensé, jessaierai que personne ne le sache.

e Rien gu'aujourd’hui, j'établirai un programme détaillé de ma journée. Je ne m'en acquitterai
peut-étre pas entiérement, mais je le rédigerai et me garderai de deux calamités : la hate et
I'indécision.

e Rien qu'aujourdhui, je croirai fermement, - méme si les circonstances prouvent le contraire -
que la bonne providence de Dieu s'occupe de moi comme si rien d'autre n'existait au monde.

e Rien qu'aujourd’hui, je ne craindrai pas. Et tout spécialement, je n'aurai pas peur d'apprécier
ce qui est beau et de croire en la bonté.

Je suis en mesure de le faire bien pendant douze heures, ce qui ne saurait pas me décourager,
comme si je pensais que je dois le faire toute ma vie durant. »

92




Chapitre 9 :
FORMATION INTELLECTUELLE

199. 81. La priere de Jésus demandant a son Pére que nous soyons «consacrés dans la vérité »
(cf.Jn 17, 17-19) résonne en nos coeurs comme un appel. Nous discernons comme élément constitutif
de notre vocation un appel spécifique du Christ a chercher la vérité, a en vivre et a en témoigner. Sur
terre, cette quéte de vérité se vit essentiellement comme une soif qui s'approfondit sans cesse
(cf. VC 98); elle trouvera son achévement dans la vision béatifiante de Dieu Pére, Fils et Saint Esprit.

82. Pour coopérer a cet appel, nous voulons consacrer notre intelligence a Dieu, ce qui revient a :
« lui offrir notre personne, nous laissant sanctifier dans toutes nos capacités : affectives, intellectuelles
et morales ; a chercher la vérité dans toutes les dimensions de notre vie, aussi bien dans I'étude que
dans la vie communautaire et apostolique » (CG 2022). Cette orientation dessine pour nous le chemin
d’'une « sainteté dans la vérité », qui enveloppe la formation intellectuelle et la déborde.

|. CONSACRER SON INTELLIGENCE A DIEU

1. Centrer son intelligence sur Dieu

200. 81. Conscients de la vérité, de la lumiére et de la beauté de Dieu, nous voulons le mettre au centre
de notre vie. Cela implique non seulement que nous tournions notre coeur vers lui, mais aussi que nous
consacrions les ressources de notre intelligence a le connaitre, a reconnaitre sa présence en toute
chose, a le faire connaitre a tous ceux que nous rencontrons.

§2. Lorsqu'elle s'oriente vers la Vérité premiéere, notre intelligence devient pleinement elle-méme
(cf. GS 15). Nous croyons que notre coeur et notre intelligence sont radicalement faits pour Dieu. Cette
vérité de foi devient progressivement une certitude de notre raison a travers I'étude philosophique.

83. Nous cherchons a aimer Dieu pour le connaitre et a le connaitre pour mieux l'aimer - car
« 'amour désire connaitre toujours mieux celui qu'il aime »'®. Dans la rencontre avec Dieu, la
connaissance et 'amour s'unissent, et nous sommes conduits au don total de nous-mémes.

2. Convertir son intelligence au Christ Sagesse de Dieu

201. 81. La formation intellectuelle doit nous conduire a découvrir que le Christ, Verbe et Sagesse de
Dieu, est la lumiere la plus élevée qui éclaire toute notre recherche intellectuelle. Nous reconnaissons
dans la sagesse de la Croix la clé ultime d'interprétation du sens de l'existence (cf. FR 23). Nous
travaillons a la conversion de notre intelligence en prenant le Christ comme le critére définitif de notre
recherche de vérité, car il est lui-méme « le chemin, la vérité et la vie » (Jn 14, 6).

82. Pour faire du Christ, particulierement dans son mystére pascal, le critére ultime de sa recherche
de vérité, chaque frere pourra :
e ouvrir sa conscience a la lumiére du Christ en recherchant avec constance le vrai bien quand il
agit et en conformant sa vie a celle du Christ;

116 CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Donum veritatis, n. 7.

93



e garder le Christ comme le but de toutes ses recherches intellectuelles, méme lorsqu'il réfléchit
sur des questions qui ne concernent pas directement la foi ;

e chercher a faire de ses échanges avec les autres une opportunité pour eux de rencontrer le
Christ.

3. Désirer la sagesse don du Saint-Esprit

202. 81. C'est I'Esprit-Saint qui permet a la connaissance humaine de mdrir en vraie sagesse (cf. FR 44).
C'est pourquoi toute notre formation intellectuelle doit nous disposer a entrer dans la sagesse qui vient
de I'Esprit-Saint, celle que Dieu donne non aux savants mais aux tout-petits.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e travailler la philosophie et la théologie comme « deux formes complémentaires de sagesse »
(FR 44) qui peuvent faire grandir en nous le désir de Dieu et nous disposent a vivre de la sagesse
qui est un don de I'Esprit-Saint ;

e faire de ses études un moyen d'étre introduit spirituellement, intellectuellement et
existentiellement au cceur du kérygme '’ et de parvenir, sous le souffle de I'Esprit, a la
contemplation de Dieu qui se donne en son Fils ;

e commencer et achever chaque recherche intellectuelle dans la priére, en y pondérant ce qu'il a
appris pour intégrer ce qu'il juge bon parmi les principes qui éclairent sa conscience et
gouvernent sa vie ;

e étudier en présence de Dieu, en cherchant a faire de sa recherche intellectuelle une voie de la
priere perpétuelle.

4. Chercher la vérité en toute chose

203. §81. Notre recherche quotidienne de la vérité se déploie a travers le dialogue avec Dieu dans la
priere, 'obéissance au commandement de Dieu et a notre propre conscience, la recherche intellectuelle
et I'étude, le bon sens dans la vie de tous les jours, I'écoute et le dialogue avec toute autre personne, la
recherche artistique, le travail bien fait, le souci apostolique. Nous voulons chercher la vérité en toute
chose, en apprenant a I'aimer, a en approfondir la connaissance et a la prendre comme guide de notre
vie.

§2. Notre apprentissage d'une vie dévouée a la vérité implique donc a la fois : que nous cherchions
a étre vrais dans nos connaissances, nos discours et nos relations avec les autres; que nous soyons
préts a conformer notre vie a la vérité quivient de Dieu ; que nous aimions la vérité plus que nos propres
compréhensions ; que nous ayons conscience que la vérité nous dépasse toujours et ne cherchions pas
a la posséder.

83. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e chercher la vérité partout ou elle se manifeste ;

e travailler avec d'autres afin qu'ils complétent sa perception et I'aident a ne pas s'enfermer dans
une auto justification ;

e donner une priorité a la vérité sur son propre confort ;

e prendre de la distance intérieure par rapport aux vérités qu'il a découvertes ;

e se mettre dans une attitude de recherche qui ne s'arréte pas a ce qui est déja posséde ;

e apprendre a faire le deuil de ce qui lui apparait évident s'il percoit que la vérité ne s'y trouve
pas.

"7 PAPE FRANGOIS, Veritatis gaudium, n. 4.

94



. SINVESTIR DANS L’ETUDE

1. S’étonner devant le réel et se laisser interroger par lui

204. 81. Entreprise dans une perspective réaliste, notre vie d'étude doit creuser en nous une attitude
humble d'ouverture et d'accueil devant le réel - que ce soit le mystére de Dieu qui se donne ou la réalité
quotidienne qui s'offre a notre connaissance.

82. Notre formation intellectuelle doit développer en nous un talent d'observation qui est le point
de départ de notre interrogation. En faisant attention aux qualités et aux différences, nous cherchons a
donner prise a I'étonnement et a I'admiration - attitudes fondamentales qui stimulent notre désir de
connaitre et initient un questionnement qui animera notre recherche intellectuelle. Parce qu'une
question n'est vivante en nous que si elle nous met effectivement en quéte d'une réponse, il nous faut
apprendre a interroger avec assiduité et méthode le réel qui nous entoure. Travailler a la précision d'une
question, c'est déja prendre le chemin de la réponse.

§3. En interrogeant la réalité, nous devons aussi nous laisser questionner par elle, c'est-a-dire nous
laisser remettre en cause. La réalité elle-méme devient le guide de notre recherche et nous nous
disposons a étre délogés de nos certitudes par I'aspect de la vérité que notre étude nous permettra
d'approcher. La réponse a une question peut aussi consister en de nouvelles interrogations.

2. Se mettre en recherche et acquérir des moeurs de travailleur

205. 81. L'étude doit progressivement développer en nous un esprit de chercheur. La recherche nous
permet d'ordonner notre pensée, d'actualiser et d'approfondir nos connaissances, d'explorer de
nouveaux horizons et d'ouvrir I'esprit, de mdrir notre compréhension du sens de la vie. Notre vie
religieuse nous met dans une recherche constante de Dieu; elle nous pousse a engager notre
intelligence dans I'exploration des sources et des conséquences de notre foi.

82. S'engager dans la recherche intellectuelle implique concrétement de :

e se mettre au travail, y consacrer du temps et persévérer ;

e réajuster progressivement son sujet en précisant la problématique et I'angle d'attaque ;

e s'intéresser a ce qu'ont dit ceux qui ont cherché dans le méme domaine auparavant et recueillir
leurs éléments de réponse ;

e identifier les tensions entre les réponses possibles, les évaluer et cerner les lieux ou il faut
creuser davantage ;

o faire confiance a son intuition, tout en restant vigilant sur ses propres angles morts ;

e mettre par écrit ses découvertes et le cheminement qui y a conduit, en vue de confronter sa
pensée dans un dialogue avec d'autres ;

e garder le sens des limites des vérités atteintes et le souci de continuer a approfondir la
recherche.

83. Acquérir de l'autonomie dans notre travail intellectuel est nécessaire pour maintenir une
recherche durant toute notre vie. Selon les sujets et le type de recherche engagés, chaque frére trouve
les ressources qui lui sont adaptées (article de revue spécialisée, monographie, ouvrage de
vulgarisation, magazine, vidéo...). De trés nombreuses choses peuvent devenir une ressource pour
nourrir l'interrogation et se maintenir en recherche; quel que soit le support choisi, la qualité de
I'attention et la mise en rapport avec la question qui nous anime sont les moteurs qui permettent a la
réflexion de porter du fruit.

206. §1. Le travail intellectuel est une voie d'ascése personnelle (cf. VC 98) qui conduit a la joie de
découvrir la vérité et de pouvoir la partager. Se mettre en recherche est a la fois un désir, un travail et
un effort. Nous voulons développer une ténacité dans I'étude et acquérir des meeurs de travailleur.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

95



e persévérer dans I'étude malgré les obstacles et les découragements, sachant que la découverte
vient souvent aprés un long labeur ;

e chercher a acquérir les vertus et « bons réflexes » du travailleur :

o honnéteté intellectuelle,

bon usage du temps et des moyens disponibles,

capacité de concentration,

art de noter de maniére a pouvoir réutiliser son travail par la suite,

sens de I'analyse et de la méthode adaptée au sujet a travailler,

capacité a planifier son travail (mise en ordre, évaluation du temps nécessaire,

programmation des lectures),

o discipline pour s'imposer d'écrire ses réflexions afin de les clarifier et de leur donner
une meilleure expression,

o détermination a les partager avec dautres (sous la forme d'homélie, darticle,
d'enseignement, de brochure, de livre, de vidéo, etc.).

o O O O O

83. En déployant ces moeurs de travailleur, nous acquérons progressivement des habitus
intellectuels dans les domaines que nous travaillons. Ceux-ci soutiennent notre travail en le rendant
plus précis, rapide et facile.

3. Apprendre a écouter et a penser avec d’autres

207. 81. Le travail intellectuel nous conduit naturellement a entrer en discussion avec d'autres penseurs
et courants de pensée. Ce dialogue réclame un intérét sincére et une écoute attentive, la capacité a
identifier et a reformuler clairement la pensée de ses interlocuteurs, la conviction qu'il est toujours
possible d'apprendre des autres, la faculté de reconnaitre et d'accepter un désaccord, l'aptitude a
exprimer sa propre opinion, ainsi qu'un esprit de critique constructive.

82. Développer une aptitude a penser avec d'autres contribue a la santé et a I'équilibre de notre
travail intellectuel. Cela réclame un apprentissage au cours duquel chacun se rend capable de :

e ouvrir un espace pour la pensée des autres ;

e s'ouvrir a de nouveaux questionnements ;

e identifier la ou les points de vue s'opposent et la ou ils se complétent ;

e ne pas forcer l'unification de ces points de vue mais maintenir les tensions qui peuvent aider a
mieux approcher de la vérité.

83. L'échange avec dautres personnes nous permet souvent de mettre notre recherche
intellectuelle plus directement en relation avec notre vie ; les fruits de notre travail peuvent alors éclairer
notre conscience et nous permettre d'approfondir ou d'interroger les certitudes sur lesquelles nous
fondons notre vie. Nous sommes par ailleurs convaincus que chercher la vérité avec les autres peut
devenir une voie missionnaire, un chemin pour entrer ensemble dans la communion avec le Christ.

84. Le contexte dinterculturalité moderne, la complexité des questions et des situations
contemporaines réclament de maniere particuliére que nous puissions réfléchir avec d'autres, croiser
nos différentes perspectives et développer des recherches interdisciplinaires. A cette fin, chacun
pourra:

e accepter d'entrer en conversation avec des hommes et des femmes de toute condition et de
toute culture ;

e garder une curiosité a I'égard des domaines de pensée autres que les notres ;

e participer a des colloques, lire des revues ou des livres dans d'autres disciplines que celle qu'il

travaille ;

e se laisser interpeller par les questionnements des penseurs contemporains.

96



4. S’investir dans des projets d’étude

208. 81. Parce que I'étude est un aspect constitutif de notre vocation, nous cherchons a maintenir dans
nos programmes un temps régulier d'étude, quelle que soit I'étape de la vie que nous traversons.

§2. Le bon usage du temps réservé a I'étude au milieu des multiples activités de la vie en prieuré
impose d'étre intelligemment sélectif dans les chantiers travaillés, de prendre conseil, et de savoir
parfois renoncer a d'autres engagements. Chaque frére doit prendre conscience de la maniére dont le
travail intellectuel et I'étude le nourrissent et rejaillissent sur sa vie. A travers I'étude, chacun élabore
progressivement une synthese personnelle dans laquelle s'unifient les éléments appris depuis I'enfance,
les enseignements recus, les lectures et les réflexions personnelles, les données propres a sa culture
d'origine, les découvertes de la vie, etc.

83. Parmi ses priorités, la formation intellectuelle permanente garde le souci de mettre en ceuvre
les moyens nécessaires a une lectio divina personnelle nourrissante, d'approfondir la compréhension
de notre charisme, de contribuer a l'unification de notre vie personnelle.

84. Le dialogue avec les personnes rencontrées dans la vie apostolique est une source constante
d'interrogations, de remise en cause et de découvertes. Lorsque nous prenons le temps d'y réfléchir et
d'intégrer ce qu'elles nous ont appris, ces rencontres nous maintiennent dans une attitude dynamique,
viennent enrichir notre réflexion, nous permettent de revoir nos maniéeres de vivre et de nous mettre
en phase avec notre temps. La vie fraternelle, I'expérience de la priére, les nécessités de la vie liturgique
peuvent aussi stimuler notre recherche et nous motiver dans la formation intellectuelle permanente.

85. La premiere chose a mettre en place, pour chaque frére, est d'identifier, a la lumiére de ses
intéréts personnels, des besoins de la communauté et des appels de la mission, les domaines qu'il veut
étudier et approfondir davantage. Chaque frére doit étre conscient qu'il ne peut y avoir de fécondité de
I'étude sans un plan de travail personnel, un programme de lectures et un effort d'écriture (homélie,
article, publication, etc.).

86. Il arrive que I'étude soit une épreuve pour un frere parce qu'il n'a plus la force de s'y mettre, ou
gu'il en a perdu le goQt. Lorsqu'un freére désire redonner du souffle a sa formation intellectuelle aprés
une longue pause, il pourra commencer par :

e se fixer dans la semaine un temps dédié au travail intellectuel personnel ety étre fidéle;

e interroger quelques freres proches sur le meilleur livre qu'ils ont lu dans les cinqg derniéres
années et se lancer avec application dans la lecture ;

e 3 partir de questions qui se posent de maniére récurrente dans les conversations, faire
I'inventaire des ressources qui permettent d'y répondre (expériences, concepts, passages de la
parole de Dieu, exemples des saints, etc.) puis réfléchir a la maniére d'enrichir la réponse déja
trouvée.

§7. Le responsable provincial de formation joue un réle important pour stimuler chaque frere dans
sa formation intellectuelle permanente et l'aider a s'organiser. Il cherche également a mettre en place
les moyens d'une réflexion sur les éléments nécessaires pour mener une vie consacrée et missionnaire
dans le monde d'aujourd’hui (cf. IMF 15).

I1l. SENGAGER DANS LE DIALOGUE ENTRE LA FOI ET LA RAISON

1. Travailler a I'acquisition de la science théologique et de la science
philosophique

209. La pédagogie concréte de la formation théologique et philosophique est présentée en détail dans
la ratio studiorum.

97



a) Découvrir la théologie comme écoute et proclamation de la Parole de Dieu

210. §1. En nous apprenant a écouter la Parole de Dieu a l'intérieur de la Tradition de I'Eglise, la théologie
joue un réle essentiel dans notre formation intégrale. Afin que I'étude de I'Ecriture sainte soit comme
I'dame de notre formation théologique (cf. DV 24), nous consacrons du temps a I'étude de la théologie
biblique et de I'exégese. Cette étude entre en résonance avec notre lectio divina quotidienne et notre
écoute de la Parole de Dieu dans l'oraison ou la liturgie8. Nous veillons a ce que notre réflexion
intellectuelle et notre vie spirituelle puissent collaborer a I'approfondissement de notre foi.

§2. La théologie déploie la capacité de notre intelligence a recevoir la foi de I'Eglise (auditus fidei) et
a en expliciter le contenu pour nous-méme et pour les autres (intellectus fidei). Elle nous apprend a
« scruter les signes des temps et [a] les interpréter & la lumiére de I'Evangile » (GS 4) ; elle nous aide a
déceler la présence de Dieu dans sa Création ainsi que son action dans le coeur de hommes. Elle est un
chemin incontournable pour rejoindre les hommes d'aujourd’hui en actualisant I'expression de la foi.
La réflexion théologique stimule et soutient notre action missionnaire, laquelle prend souvent la forme
d’'une prédication ou d'un enseignement.

§3. Parce qu'elle nous apprend a penser en connexion avec la Tradition, le magistére et 'ensemble
des croyants, I'étude théologique enracine notre sens de la communion. Nous y expérimentons une
forme d'intelligence collaborative qui résulte de I'aspect synodal de I'Eglise et de la dimension dialogale
de la foi.

b) Découvrir la philosophie comme recherche du « qu’est-ce ? » et du « pourquoi ? »
des choses

211. 81. En dialogue avec la théologie, la philosophie possede une place particuliere dans la formation
des Fréres de Saint-Jean. Premiere discipline profane qui pose la question de Dieu et cherche a 'y
répondre, attentive a faire le passage du « phénoméne au fondement » (FR 83), elle tend a une vision
sapientielle de 'homme fondée sur I'expérience. La philosophie nous apprend a chercher la nature et
le sens des choses. Elle nous pousse a interroger, a nous laisser questionner, a rechercher un ordre
dans le réel et a en tirer les conséquences pour la réflexion spéculative et pratique; elle vise a
approfondir 'adéquation entre notre pensée et le réel. Bien orientée, elle redonne a 'lhomme la
confiance en sa capacité a atteindre la vérité, y compris dans sa dimension métaphysique.

§2. En interrogeant l'existence humaine, la démarche philosophique met en lumiére les lieux ou
I'nomme attend d'étre rejoint par la grace salvifique du Christ. Elle joue un réle clé dans le dialogue entre
la foi et la raison humaine (cf. FR 81-84) et contribue a I'évangélisation de la culture contemporaine
marquée par les sciences. Notre formation intellectuelle doit ainsi nous permettre d'entrer en
conversation avec les sciences humaines (histoire, sociologie, psychologie...), et a nous laisser interroger
par les progrés et recherches des sciences positives.

§3. Grace au sens de l'universel, la philosophie enseigne a s'ouvrir aux autres et au monde. En
connexion avec d'autres disciplines comme l'histoire, elle développe le sens de l'analogie qui permet
d'accueillir I'expérience humaine dans sa diversité et sa complexité. Elle s'enrichit ainsi de la diversité
des cultures humaines pour approfondir notre compréhension de 'homme. Elle conduit sans cesse a
interroger et a mieux comprendre le monde d'aujourd’hui avec ses grandeurs et ses miseres. Elle nourrit
notre respect et notre admiration pour toutes les créatures.

84. Parce gu'elle s'intéresse a I'ensemble des activités typiquement humaines, la philosophie aide
chaque frere a cultiver dans tout ce qu'il entreprend le désir de comprendre le sens de la vie et de faire
mUrir son humanité. Plus qu'un simple savoir, la philosophie doit nous conduire a une sagesse de vie.
En s'inspirant de la pratique des philosophes, chaque frére pourra cheminer vers elle, dans l'ouverture
a l'altérité de la pensée et un sens critique, en prenant le temps d'écouter le réel et en s’enracinant dans
la connaissance qu'il a de lui-méme.

8 Cf. n. 218.

98



c) Apprendre a |’école de maitres

212. 81. Dans sa phase initiale, notre formation intellectuelle s'attache avant tout a la connaissance de
la Parole de Dieu, fondée sur la Tradition vivante de I'Eglise et sur une exégése (patristique, canonique
et scientifique) qui permet, pour sa part, d'en saisir le sens littéral. Les écrits de saint Jean, mis en
perspective avec l'ensemble des Ecritures Saintes, y occupent une place centrale.

82. Notre étude s'appuie de fagon privilégiée sur Aristote et saint Thomas d’Aquin comme deux
auteurs dont la profondeur d'analyse et 'ampleur de la recherche permettent a ceux qui débutent en
philosophie et en théologie de structurer leur pensée, et dont I'étude favorise une pénétration de la
Parole de Dieu et de la tradition théologique.

83. Notre formation vise aussi la connaissance et la valorisation de I'enseignement des Péres de
I'Eglise. « Témoins privilégiés de la tradition », ils ont transmis & I'Eglise « une méthode théologique a la
fois lumineuse et slre » ; « leurs écrits présentent une richesse culturelle, spirituelle et apostolique, qui
en fait les grands maitres de I'Eglise d’hier et d'aujourd’hui »'*°,

84. Sur cette base, notre formation peut s'étendre également a l'étude des grands penseurs,
anciens et contemporains, et s'ouvrir a des approches provenant de diverses cultures.

2. Faire dialoguer la foi et la raison

213. 81. Nous voulons nous engager dans le dialogue entre la foi et la raison, conscients qu'elles sont
comme « les deux ailes qui permettent a l'esprit humain de s'élever vers la contemplation de la vérité »
(FR 1). Pour nous ce dialogue prend principalement la forme d'une mise en relation de la philosophie et
de la théologie, avec une ouverture sur les sciences modernes. Il s'agit de croire pour mieux comprendre
et de comprendre pour mieux croire.

82. Pour qu'il soit fécond, un tel dialogue réclame que :

e nous reconnaissions a chacune de ces sciences sa consistance propre et son autonomie tout
en étant lucides sur leurs limites réciproques ;

e nous acceptions de laisser la raison interroger nos certitudes de foi ;

e nous croyions que Dieu répond aux apories humaines et éclaire les interrogations de la raison
par une lumiére encore supérieure ;

e nous reconnaissions dans la Révélation le sommet et 'achévement de toutes les sciences.

3. Servir I'Eglise par un apostolat de formation humaine et chrétienne

214. 81. Notre engagement au service du dialogue entre la foi et la raison se concrétise dans notre vie
apostolique par un investissement dans la formation humaine et chrétienne. C'est pourquoi, dans tous
nos apostolats, nous proposons, sous une modalité adaptée, une formation dans le domaine de la
philosophie, de la théologie et de la vie spirituelle’? et cherchons a prendre part a la « diaconie de la
vérité » - service que I'Eglise veut rendre dans le monde d'aujourd’hui, y compris auprés des plus
pauvres. Quelles que soient nos activités, nous voulons étre attentifs a prendre en compte 'humanité
des personnes a qui nous sommes envoyés et conduire chacun, directement ou indirectement, au Christ
qui est la Vérité.

82. Notre formation intellectuelle doit ainsi nous permettre d'apporter une formation aux chrétiens
qui réponde a leurs questions sur le sens de la vie humaine et de la rencontre avec le Christ, en prenant
en compte les plus pauvres ; de donner notre attention aux personnes non croyantes qui ont soif de
formation et de leur proposer une formation philosophique, conscients qu'elle est « le terrain sur lequel
s'est toujours déroulé la rencontre et le dialogue entre le croyant et le non-croyant »''; de rendre

119 CONGREGATION POUR L'EDUCATION CATHOLIQUE, L'étude des Péres de I'Fglise dans la formation sacerdotale, 1989, n. 17.
120 Cf, chapitre 1, n. 23.
21 CONGREGATION POUR L'EDUCATION CATHOLIQUE, L’insegnamento della Filosofia nei Seminari, 1972.

99



raison de I'Evangile & ceux qui n‘ont pas ou n‘ont plus la foi et d'entrer dans un dialogue qui leur
permette d'enlever les obstacles sur le chemin de la rencontre avec le Christ.

83. Pour approfondir cet aspect et agir comme des serviteurs de la vérité, chaque frére pourra :

e développer les pédagogies adéquates pour chaque sujet et public rencontrés ;

e accorder de limportance a la croissance des personnes, en respectant leur situation propre et
en vérifiant I'impact de notre formation sur elles ;

e enseigner ou précher avec humilité, conscient de ses propres limites, cherchant la vérité avec
les personnes ;

e encourager le dialogue avec d'autres intervenants et la coopération avec d'autres Instituts
(Cf. CG 2019).

IV. CHERCHER LA VERITE EN VUE DE LA CHARITE

1. Intégrer la dimension intellectuelle au développement de sa personne

215. 81. Convaincus que la vie de lintelligence, en particulier l'attitude de recherche, contribue a
I'accomplissement et au rayonnement d’'une vie humaine, nous estimons que la formation intellectuelle
joue un role important dans la formation humaine. La formation intellectuelle doit permettre de
développer notre capacité de réfléchir et de chercher la vérité et I'intégrer dans notre maturation
intégrale.

82. Notre quéte personnelle du sens de la vie s'appuie sur la vision que la philosophie et la théologie
nous apportent du mystére de Dieu et de la condition humaine. Cultivée avec constance, I'étude peut
étre un véritable secours durant les périodes de crise et de remise en cause que traversent nos vies.

§3. Le labeur intellectuel enracine en nous des vertus qui contribuent au développement de notre
maturité humaine : persévérance dans la recherche, capacité a structurer sa connaissance et a
I'exprimer, liberté de pensée, recul critique par rapport a sa propre pensée, écoute respectueuse et
prise en compte de la pensée des autres... A son tour, la formation humaine contribue & la droiture de
la vie intellectuelle et a son épanouissement a l'abri des écueils qu’elle peut rencontrer : subjectivisme,
refus de la confrontation avec l'avis des autres, fuite de la réalité dans les concepts, superficialité
vaniteuse, mensonge, prétention a une vision totalisante, etc.'??

2. Travailler a la cohérence de vie

216. 81. La formation intellectuelle ne doit pas nous confiner dans un «intellectualisme abstrait »
(cf.VC 98) mais nous aider a grandir comme homme, comme chrétien et comme consacré, en
cohérence avec la vie d'oraison et de contemplation a laquelle nous sommes appelés.

82. Notre formation intellectuelle doit contribuer a l'unité de vie réclamée pour les religieux par le
Concile (cf. PC 18). Lorsqu'il nous exhorte a « marcher dans la lumiére » (cf. 1 Jn 1, 7), saint Jean nous
invite & développer une vie cohérente avec I'Evangile. Dans notre vie intellectuelle, cela réclame de nous
la droiture et I'humilité du cceur nécessaires a la recherche de la lumiére divine ainsi que la capacité a
enseigner ou précher sans emprise intellectuelle, car «la sagesse se communique sans envie »
(Sg 7, 13).

§3. La recherche de vérité au quotidien et I'enracinement de notre vie d'étude nous libérent
progressivement des demi-vérités qui font obstacle a la pleine révélation de Dieu dans notre vie. L'étude
est vraiment efficace lorsque la vie spirituelle, 'intelligence théologique ou philosophique et I'expérience
de vie viennent s'associer harmonieusement. De plus, le missionnaire doit avoir une vie qui refléte le
message qu'il transmet.

122 Cf. PAPE FRANCOIS, Gaudete et exsultate, 2018, n. 36-48.

100



3. Etudier pour mieux garder la Parole de Dieu

217. 81. Toute notre vie d'étude est orientée vers une meilleure compréhension de la Parole de Dieu et
une plus grande intimité avec elle :

e le travail théologique contribue a ce que chaque frére recoive de la Parole de Dieu une
« nourriture de vie spirituelle » ainsi qu’une lumiére pour son existence et sa mission'?;

e I'étude philosophique, quant & elle, nous dispose a percevoir dans la Sainte Ecriture « une
conception de 'homme et du monde d'une réelle densité philosophique » (FR 80).

82. Garder la parole en son cceur, la méditer et la mettre en pratique sont des fruits de la grace
divine?*, Ainsi, selon l'avertissement de saint Bonaventure cité par le Concile, « [que personne] ne croie
que suffisent la lecture sans l'onction, la spéculation sans la dévotion, la recherche sans I'admiration,
I'attention sans I'humilité, I'application sans la grace divine, la lumiére sans la sagesse divinement
inspirée »'2> |

§3. L'étude de la philosophie et de la théologie attise en nous le désir de proclamer la Parole de
Dieu et d'annoncer le mystére de I'Eglise, comme communauté vivant de cette Parole.

4. Edifier la vie communautaire autour du dialogue fraternel et de la
recherche commune de la vérité

218. 81. Nous voulons édifier notre vie communautaire autour du dialogue fraternel et de la recherche
commune de la vérité. Notre recherche commune de la vérité se vit éminemment dans les discussions
en chapitre, la lectio divina en commun, le partage fraternel spontané sur nos expériences ou nos
interrogations ainsi que lors des moments de travail intellectuel communautaire.

82. Affronter ensemble un sujet contribue grandement a son approfondissement et a une saine
prise de recul. Méme lorsque son exercice est limité, le travail intellectuel en commun nous lie dans la
charité, enrichit la vie fraternelle et favorise l'unité du prieuré. Il nous permet de partager nos avancées
personnelles dans I'étude et stimule notre assiduité a la recherche.

83. Afin que chacun puisse y participer et expérimenter la joie d’entrer ensemble dans la vérité, la
recherche intellectuelle communautaire doit tenir compte de la diversité des formes d'intelligence, des
compétences et des rythmes de croissance. Chacun doit s'engager dans I'élaboration d'une ambiance
communautaire qui encourage I'échange de vues et la recherche en commun.

84. Le partage intellectuel communautaire peut aussi se vivre lors de rencontres de Province ou de
Congrégation, ou encore entre Fréres et Sceurs de la Famille Saint-Jean. La diversité de nos origines et
la complémentarité homme-femme nous permettent d'expérimenter la richesse d'un partage ou
chacun apporte l'originalité de son point de vue et de ses réflexions. Au-dela de la coopération interne
a la Famille Saint-Jean, nous sommes heureux d‘organiser ou de participer a des rencontres ou nous
pouvons nous enrichir de la complémentarité des approches.

5. Servir I’évangélisation du monde et de la culture

219. 81. La formation intellectuelle joue une part dans notre préparation a la formation apostolique. |l
s'agit tout d'abord pour chaque frére de se laisser interroger par le monde contemporain et la culture
afin de se comprendre lui-méme et d'entrer en dialogue avec les hommes d'aujourd’hui.

§2. La charité pastorale est une forte motivation pour persévérer dans le travail intellectuel. En
effet, celui-ci nous procure les connaissances nécessaires pour manifester la beauté et la richesse de la

123 Cf. CONCILE VATICAN II, Optatam totius, n. 16.
124 Cf.Lc2,19.51; DV 8 82.
125 Saint BONAVENTURE, [tinerarium mentis in Deum, n. 4 ; cité dans CONCILE VATICAN I, Optatam totius, n. 16 ; cf. PDV 53.

101



Bonne Nouvelle du Christ. Il peut aussi nous aider a développer de nouvelles formes d'évangélisation
(cf. VD 94).

§3. Dans un monde en quéte de sagesse de vie, notre recherche active de vérité, finalisée par la
sagesse contemplative, nous permettra d'expliquer comment le Christ sagesse de Dieu vient répondre
aux attentes profondes du monde contemporain et transforme notre vie.

102






Chapitre 10 :
FORMATION AUX VCEUX

220. La formation aux voeux doit permettre a chaque frére de découvrir, d’'assimiler et d'approfondir
« ce en quoi consiste l'identité du religieux » (Pl 6). « Les conseils sont comme I'axe porteur de la vie
religieuse, parce qu'ils expriment de facon compléete et significative le radicalisme évangélique qui la
caractérise » (Pl112). Parce qu'ils définissent un mode de vie, les voeux réclament une initiation
spécifique, qui s'appuie spécialement sur la formation spirituelle et la formation humaine et rejaillit dans
toutes les autres dimensions de la formation.

|. ENTRER DANS UNE DYNAMIQUE DE CONSECRATION

1. Se consacrer a Dieu en réponse a son appel

a) Répondre a I'appel du Christ de lui donner sa vie

221.81. Nous cherchons a redoubler d'effort pour confirmer l'appel et le choix dont nous avons
bénéficié (cf. 2 P 1, 10), en consacrant chaque jour notre vie a Dieu, en faisant de notre propre personne
une hostie vivante, sainte et agréable a Dieu (cf. Rm 12, 1).

§2. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra’? ;

e s'appuyer sur la fidélité de Dieu dont I'appel est sans repentance, et percevoir le choix divin
comme étant toujours actuel ;

e rendre grace pour la maniére dont Dieu I'a conduit a se consacrer, faire mémoire des grands
événements qui ont marqué son chemin vocationnel et célébrer ses anniversaires de
profession ;

e répéter chaque jour des actes d'adoration par lesquels, accueillant tout de la tendresse de Dieu,
il s'offre a lui, renforce sa volonté de lui appartenir totalement et se rend disponible a le suivre.

b) Renoncer a soi-méme pour suivre le Christ

222.81. Dans le prolongement de notre baptéme, nous renongons au monde et a ses séductions
(cf. 1Jn 2, 15). Comme consacrés, en choisissant de marcher a la suite du Christ sur la voie des conseils
évangéliques, nous renongons, en outre, aux biens que nous possédons, a notre volonté propre, au
désir légitime de fonder un couple et une famille.

§2. La fidélité aux voeux réclame que nous établissions dans notre vie « une austérité joyeuse et
équilibrée et [prenions] des dispositions pour certaines limitations volontaires. (...) On ne peut étre un
témoin public du Christ pauvre, chaste et obéissant, sans ascése »'?’. C'est ainsi que nous pouvons
acquérir la liberté intérieure nécessaire pour vivre les conseils évangéliques. En prononcant les voeux,
nous acceptons d'entrer dans un combat spirituel qui fait partie de notre vocation a imiter le Christ.
Nous invoquons donc I'Esprit-Saint pour affronter ce combat et trouver les voies concrétes de la fidélité
aux voeux ; c'est lui, le Paraclet, qui convertit notre coeur et le conforme a celui du Christ.

126 || est utile de rappeler que dans ce chapitre, comme dans toute la deuxiéme partie, cette formule introduit des
suggestions de cheminement concret pour mettre en ceuvre l'objectif de formation prescrit dans le premier paragraphe.
127 Cf. CIVCSVA, Eléments essentiels de I'enseignement de I'Eglise sur la vie religieuse, 1983, n. 31.

104



§3. Parce que les biens dont nous nous défaisons sont légitimes et bons, le fait d'y renoncer
enclenche un cheminement intérieur qui prend du temps. La joie du don de nous-méme peut étre
momentanément obscurcie par un sentiment de perte : nous pouvons ainsi connaitre un moment de
déni et d'idéalisation ; peut venir aussi le désir de tout reprendre face a la perception du manque créé ;
I'expérience du manque peut également se transformer en colére et conduire a une tristesse profonde.
C'est avec l'aide du Seigneur et de nos fréres que le renoncement impliqué par les voeux se mue en
acceptation profonde a la suite du Christ qui s'offre pour la vie du monde. Une telle offrande devient
alors source d’'une fécondité mystérieuse pour nous-mémes et ceux qui nous entourent.

c) Donner sa parole et y rester fidele

223. Nous accueillons l'appel du Christ comme une promesse et y répondons en lui donnant notre
parole en retour, par les veeux que nous pronongons. Cela n'est possible qu’en nous appuyant sur sa
Parole a lui ; c'est en faisant I'expérience de la fidélité du Christ a notre égard que nous trouvons la force
pour prononcer nos veeux et y étre fidéles. Cet engagement réclame aussi une solide formation
humaine qui nous dispose a engager notre liberté et fait de nous des hommes de parole, aptes a faire
l'unité entre notre promesse et nos sentiments réels, capables de tenir un engagement dans la durée.

2. Prendre la forme de vie du Christ

a) Se laisser configurer au Christ chaste, pauvre et obéissant

224. 81. Afin d'entrer dans une union de plus en plus intime avec le Christ, nous faisons noétre le mode
de vie que Jésus a choisi pour lui-méme et qu'il a proposé aux disciples qui le suivaient (cf. LG 44) ; nous
cherchons a lui ressembler, a entrer dans ses sentiments et faisons de lui le modéle de notre vie
consacreée.

§2. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra mettre les voeux au centre de sa relation avec
le Christ et faire d'eux un critére concret de ses choix quotidiens.

b) Se mettre a I'’écoute de I'Esprit-Saint qui nous indique la voie quotidienne de notre
consécration

225.81. Notre configuration au Christ ne se réalise pas une fois pour toutes. Elle réclame une
disponibilité quotidienne pour se mettre a I'écoute de I'Esprit. C'est I'Esprit Paraclet qui nous permet de
nous approprier 'exemple du Christ, la tradition de la vie consacrée, 'enseignement du magistére, ainsi
que le cadre prodigué par le Droit canonique et les Constitutions de la Congrégation ; c'est lui qui forme
notre liberté et guide notre discernement dans I'exercice des voeux ; c'est encore lui qui inspire notre
coeur pour imiter les sentiments du Christ dans toutes les situations que nous rencontrons ; c'est lui qui
nous rappelle les Paroles de Jésus, nous permet de demeurer fidéles a sa suite et de rejeter ce qui n'est
pas conforme a notre consécration.

82. Le chapitre sur la formation spirituelle précise comment apprendre a opérer un discernement
évangélique et a se laisser travailler par le Souffle divin.

c) Vivre les voeux en communauté

226. 81. Dans chaque prieuré, les fréres portent ensemble la responsabilité de mener une vie conforme
aux voeux et de choisir la maniére communautaire d'incarner la chasteté, la pauvreté et I'obéissance.
Ayant tous prononcé les mémes engagements, nous sommes appelés a vivre les veeux ensemble (cf.
VC 88-92). Nous faisons de la vie communautaire un des premiers lieux d'exercice des voeux en
cherchant a ce que nos relations fraternelles et notre vie commune soient vécues dans l'esprit des
conseils évangéliques.

82. Pour approfondir cet aspect, nous pouvons :

105



nous mettre ensemble a I'écoute de I'Esprit et discerner au chapitre comment mettre en ceuvre
les veeux dans notre prieuré, en nous appuyant sur les Constitutions, les conditions culturelles
locales, la composition du prieuré et la nature de la mission du prieuré;

nous encourager mutuellement dans la pratique des voeux : pour nourrir sa ferveur a vivre les
voeux chaque frere pourra s'appuyer sur le témoignage de ses fréres, particulierement I'ardeur
des jeunes et le témoignage des anciens qui ont traversé le temps et les épreuves.

Servir I’Eglise par les voeux

a) S’appuyer sur I'Eglise qui donne le cadre de notre consécration

227.81. L'Eglise, comme une Mére, crée un espace en son sein pour ceux qui sont appelés a professer
les conseils évangéliques ; elle accueille la vie consacrée comme un don que Dieu lui fait pour sa
fécondité interne et missionnaire ; elle prend soin des consacrés en les encourageant, les exhortant, les
confirmant ou les admonestant, en définissant les cadres nécessaires a leur coopération avec les autres
réalités ecclésiales et en soutenant leur mission prophétique.

§2. Nous voulons apprendre & recevoir la conduite maternelle de I'Eglise, & nous appuyer sur les
cadres qu’elle définit pour tous les consacrés et pour notre Congrégation, a prendre notre place dans
la riche Tradition de la vie consacrée, en communion avec tous les consacrés d’aujourd’hui, a la suite
d’'une multitude dhommes et de femmes qui ont vécu les voeux au long des siecles.

83. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

faire sienne la tradition qui a engendré la sagesse des voeux, s'inspirer de 'expérience des Péres
du désert et chercher & connaitre I'histoire de la vie consacrée au sein de I'Eglise ;

se mettre & l'écoute du magistére actuel de I'Eglise pour comprendre comment vivre sa
consécration aujourd’hui et chercher 4 vivre les veeux dans l'obéissance a I'Eglise, & son droit et
a ses orientations pastorales actuelles ;

vérifier sa maniére de vivre les voeux a la lumiére de notre charisme et de nos Constitutions, qui
ont été authentifiés par I'Eglise ;

se situer dans la famille des consacrés - avec qui nous partageons un méme don au sein de
I'Eglise - et favoriser des liens fraternels et une collaboration Inter-Institut ;

entretenir la communion avec toutes les composantes du peuple de Dieu, et s'appuyer sur leurs
dons : laics, familles, prétres diocésains, etc.

b) Servir I'Eglise par sa consécration en étant signe du Christ

228. 81. En professant les conseils évangéliques, nous avons recu la mission d'étre signe du Christ
chaste, pauvre et obéissant pour I'Eglise et pour le monde. Nous voulons recevoir les voeux comme un
charisme que nous donne I'Esprit pour le service de I'Eglise et de sa mission.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

recevoir sa consécration comme un don de Dieu, confirmé par I'Eglise, & mettre en ceuvre et &
faire fructifier ;

demander la grace d'exercer pleinement le charisme de la vie consacrée, sachant que cet aspect
charismatique, s'il déborde la conscience et les intentions, ne s'exerce pourtant pas sans son
engagement, et qu'il doit lui-méme agir s'il veut laisser Dieu agir a travers son action ;
développer la conscience que le fait de vivre les voeux « a toujours témoigné des valeurs qui
sont un défi a la société comme elles sont un défi aux religieux eux-mémes. La pauvreté, la
chasteté et I'obéissance religieuses peuvent parler avec force et netteté aujourd'hui a un monde
qui souffre de I'excés de consommation, de la discrimination, de I'érotisme et de la haine, de la
violence et de I'oppression »'28 ;

128 Cf. CIVCSVA, Eléments essentiels de I'enseignement de I'Eglise sur la vie religieuse, 1983, n. 17 ; cf. IDEM, Religieux et promotion
humaine, 1978, n. 15.

106



e sans se laisser enfermer dans sa propre image, consentir au fait que le témoignage de son état
de vie fasse de lui une personne publique, regardée et évaluée, et que le monde attende de sa
part le témoignage d'une vie conforme & 'Evangile.

Il. LA FORMATION AU VCEU DE CHASTETE

229.81. Le lien sacré de la chasteté est « considéré a bon droit comme la "porte" de toute la vie
consacrée » (VC 32). Dans un monde ou l'érotisation, les relations adultéres, la pornographie, la
mentalité contraceptive sont encouragées et ou de nombreuses violences sexuelles ont été révélées, la
vision de la chasteté est abimée et sa pratique est plus exigeante. Le rapport a soi-méme, aux autres, a
la famille et a la communauté, la conception de la sexualité, de la génitalité et de la fécondité ne sont
pas les mémes dans les diverses cultures. Pourtant, quel que soit notre milieu de provenance et le lieu
oU nous sommes envoyés, nous voulons, a la suite du Christ, vivre dans la continence et la chasteté le
célibat dont nous avons fait profession, pour répondre a l'appel de Jésus a le suivre dans la forme de
vie qu'il a choisi pour lui-méme, tendre vers la charité parfaite et préparer le Royaume a venir.

§2. La formation au voeu de chasteté s'appuie sur le développement d'une maturité émotionnelle,
sexuelle et relationnelle tel qu'il est présenté dans le chapitre sur la formation humaine et reléve
également de la formation spirituelle.

1. Accueillir le voeu de chasteté comme un appel constant et une mission
au quotidien

230. 81. Le voeu de chasteté nous entraine dans une ceuvre de longue haleine et nous lance sur un
chemin ou se croisent sans cesse la grace de Dieu et un travail sur nous-méme. Bien plus qu'une simple
promesse ponctuelle, il est un engagement a un style de vie a I'école du Seigneur. Nous cherchons a le
vivre comme un appel quotidien et une mission.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e se mettre a I'écoute de I'Esprit-Saint au quotidien pour apprendre de lui comment aimer sans
possession et de fagon ajustée ceux qu'il rencontre pour les conduire a Dieu ;

e chercher dans la priére, la lectio divina, 'exemple des saints consacrés, les enseignements du
magistére, ainsi que dans des ouvrages spirituels récents ouverts aux sciences humaines, les
voies pour vivre au quotidien son voeu de chasteté ;

e lorsque naissent en lui sentiments et désirs contraires a ce vceu, se tourner vers le Seigneur afin
d'apprendre de Lui comment mettre ses capacités affectives et toute son énergie vitale au
service du Royaume - sans négliger l'apport des sciences comportementales et I'importance de
la formation humaine ;

e développer une réflexion et un partage d'expérience sur ce que représente la fécondité
humaine et spirituelle pour un consacré et la maniere dont son voeu de chasteté porte du fruit
pour I'Eglise.

2. Mettre Dieu au centre de sa vie affective et s’engager dans le célibat

231. 81. En acceptant de renoncer au mariage en vue du Royaume, nous cherchons a accueillir 'amour
de Dieu dans la solitude de notre coeur et a acquérir un coeur « universel », en aimant chaque personne
rencontrée comme le Christ, avec une intensité et une liberté nouvelles. Nous travaillons a donner a
Dieu la premiére place dans notre cceur et a orienter toute notre force affective vers lui en mettant « au
centre de notre vie affective une relation "plus immédiate" avec Dieu par le Christ, dans I'Esprit » (Pl 13).

§2. Pour cela, chacun devra renoncer a avoir un conjoint ou a entretenir une relation affective
intime et garder une continence intégrale dans le domaine de la sexualité en s'abstenant au quotidien
de ce qui pourrait faire obstacle a une pratique cohérente du célibat chaste. De méme, chaque frére

107



discernera parmi ses attachements (personne, objets, activités...) ceux qui proviennent d'un coeur
consacré pour les intensifier ou ceux qui I'éloignent de la chasteté pour les rejeter.

83. Pour donner a Dieu la premiére place, chacun pourra :

e ouvrir son cceur a Dieu, pour accueillir son amour, y consentir et s'y abandonner ;

e chercher a répondre a 'amour de Dieu en lui donnant I'exclusivité de son cceur, et construire
une fidélité quotidienne a son égard en entretenant sa vie spirituelle dans toutes ses
dimensions (cf. chapitre 7);

e sedonner la possibilité de développer des amitiés saines, envers des hommes ou des femmes,
en vérifiant qu'elles jaillissent d'un cceur chaste et conduisent a la communion spirituelle
(cf. CEC 2347);

e élargir son coeur a la mesure de la charité du Christ et éviter de centrer son mode de
fonctionnement sur ses seuls besoins en s'enfermant dans ses habitudes comme un « vieux
garcon égoiste ».

3. S’appuyer sur la vertu de chasteté

232. 81. Pour nous permettre d'aimer avec un cceur libre et sans partage, le voeu de chasteté s'appuie
sur la vertu correspondante, qui permet un exercice cohérent de la vie affective et sexuelle. De plus, en
acceptant linvitation du Christ a vivre de sa propre chasteté, nous avons consenti a entrer dans une
dynamique qui nous dépasse et va bien plus loin que tout effort humain, puisqu'il s'agit d'aimer comme
lui aime.

§2. En plus de ce qui a été développé dans le chapitre sur la formation humaine'?, chaque frére
pourra s'appuyer sur la vertu de chasteté pour vivre sa consécration en :

e donnant de l'espace intérieur a l'autre et en vérifiant dans son examen de conscience ou dans
le dialogue fraternel s'il ne met pas la main sur autrui. A l'inverse d'une mainmise sur l'autre, la
gratuité de 'amour est un des fruits les plus excellent de la chasteté ;

e accordant une attention particuliére a la position qu'il occupe par rapport aux autres : relation
symétrique ou asymétrique, situation de responsabilité, position d'adulte référent,
d’'accompagnateur, etc. ;

e sachant aussi bien accueillir que se priver de ce qui lui donne de la gratification, afin de gagner
en liberté intérieure ;

e accueillant les limites et respectant les lois afin de garantir un cadre favorable a la construction
de relations équilibrées.

Tous ces éléments aident a faire le deuil d'une toute-puissance illusoire et dangereuse, afin
d'ouvrir largement son cceur.

§3. La progression dans la chasteté connait des étapes marquées par lI'imperfection ou le péché.
Sur son chemin de croissance, chaque frére travaille a intégrer ses expériences positives pour en rendre
grace ainsi que les négatives pour apprendre a se connaitre, shumilier paisiblement devant Dieu et
demeurer vigilant a I'avenir. « La réception fréquente du sacrement de réconciliation, le recours a un
accompagnement spirituel régulier et le développement d'un véritable amour fraternel concrétisé en
des relations communautaires franches et cordiales » (Pl 13), sont des aides réelles pour persévérer
dans la chasteté°. La stabilité et le milieu de vie comptent pour la constance dans la chasteté.

4. Se donner avec un coeur pur

233. 81. Nous cherchons a donner tout son sens a notre voeu de chasteté en apprenant a faire un don
intégral de notre personne : corps, coeur, esprit. La mobilisation de toute notre personne se réalise dans

29 Voir chapitre 8, n. 174-183.
130 Saint BENOIT recommande a ses moines « d'aimer la chasteté » (Régle de saint Benoit, n. 4) et de s'accorder une « chaste
charité fraternelle » (n. 72).

108



un don de nous-mémes qui se déroule non seulement sur le terrain de la sexualité mais réclame le
développement de la pureté du cceur.

82. La chasteté ne consiste pas seulement dans la continence corporelle, car c'est du coeur et donc
de I'ame que viennent les passions. La continence corporelle perd son sens si I'ame reste habitée de
désirs et d'imaginations impures. Le principe de la chasteté est dans I'ame, et c'est principalement dans
I'intégrité du coeur que la chasteté consiste.

83. En plus de la tempérance et du renoncement dans le domaine de la sexualité, un frére qui veut
purifier son coeur et enraciner son veeu de chasteté prendra soin de :

e entreprendre une ascése concernant la nourriture, le sommeil, le travail manuel et la fuite des
occasions ;

e combattre I'ensemble de ses passions déréglées en méme temps que la luxure, parce que les
passions se nourrissent souvent les unes les autres ;

e travailler a acquérir, avec la chasteté, I'ensemble des vertus chrétiennes - en particulier
I'numilité, la patience et la douceur ;

e user des armes traditionnelles dans le combat spirituel pour la chasteté : la garde du cceur, la
lecture et la méditation attentives des Saintes Ecritures, I'évocation de la mort, 'ouverture du
coeur réguliére a un accompagnateur spirituel, et surtout la priére confiante ;

e s'appuyer sur le Seigneur dans le combat : en effet, « 'ame sera sans cesse attaquée par [la
luxure] aussi longtemps qu'elle ne reconnaftra pas qu’elle méne une guerre au-dessus de ses
forces et que sa peine et son application a elle ne peuvent obtenir la victoire si le Seigneur ne
lui vient en aide et ne la protége »'3'.

84. Selon la tradition la plus authentique des Peéres, le but dernier de la vertu de chasteté n'est pas
de détruire 'éros en nous, mais de donner la premiere place a 'amour qui vient de Dieu : « Est chaste
celui qui bannit I'éros sensuel par I'éros divin et éteint le feu de la terre par le feu du ciel »'32,

5. Développer une chasteté intégrale

234. En tant qu'elle constitue un fondement de toute relation juste, la chasteté s'étend a toute relation
a un autre (Dieu, nos fréres, la communauté, les personnes rencontrées dans la vie apostolique, la
création). Elle influe ainsi sur notre vie de foi et de priére, notre vie fraternelle, notre recherche de la
vérité, nos relations dans la vie apostolique. En laissant le veeu de chasteté transformer nos différentes
activités, nous développons progressivement une chasteté intégrale.

a) Chasteté et relation a Dieu

235. 81. En travaillant a convertir son regard sur Dieu, chacun peut progressivement voir apparaftre en
creux ses conceptions de Dieu, de la vie spirituelle ou de la vie consacrée qui ne sont pas vraies ou pas
chastes. Il nous faut vérifier que c'est bien le Dieu vivant que nous mettons au centre de notre cceur et
non une projection de nous-mémes, de nos images parentales, ou une « idole ». La chasteté nous aide
sur ce chemin. Elle permet : de se positionner en vérité devant Dieu ; de tempérer d'éventuelles pulsions
de toute-puissance ou d'accaparement qui conduisent a vouloir mettre la main sur Dieu ; d'entretenir
une relation ajustée avec Dieu, dans I'humilité.

§2. A cette fin, nous entretenons la pureté de notre coeur et veillons a garder nos pensées en Dieu.
Nous veillons également a ne pas tomber dans la gourmandise spirituelle - recherche ou usage
intempérant des consolations - ni dans un attachement immodéré pour les détails liturgiques.

131 Jean CASSIEN, Institutions cénobitiques, VI, 5.
132 Jean CLIMAQUE, L'échelle sainte, XV, 2.

109



b) Chasteté et vie communautaire

236. 81. La chasteté en tant que vertu qui qualifie la relation a I'autre, s'exerce de fagon particuliére dans
la vie commune et trouve en cette derniére un soutien important dans les liens de la vie fraternelle (cf.
PC 12). La chasteté dans les relations fraternelles s'exerce principalement a travers le développement
d'un « accompagnement fraternel chaste » qui donne de vivre au quotidien le service humble, dont le
Christ a donné I'exemple dans le geste du lavement des pieds.

82. Le développement d’'une chasteté dans la vie communautaire passe par le fait :

e que chacun apprenne a donner une place a I'autre dans la vie fraternelle, dans I'attention a sa
personne et ses besoins ;

e que chaque frére respecte les frontieres et les régles connues de tous dans la vie commune -y
compris les espaces de cloture déterminés par le chapitre conventuel ;

e que la communauté permette a chacun de prendre pleinement sa place dans des relations de
coopération cordiales sans que 'un ou l'autre n'envahisse la vie communautaire ;

e que le chapitre conventuel établisse un équilibre entre les différents aspects constitutifs de la
vie communautaire (vie spirituelle, pratique commune des veceux, activités communautaires,
mission, étude, etc.) ainsi qu'entre I'autonomie personnelle et les obligations communes -
I'excés ou le laxisme ouvrant la porte a la recherche de compensations, aux dérives et abus, a
I'amertume ou a l'aigrissement ;

e que l'autorité joue son réle de régulation, dans un juste positionnement a I'égard du bien de
tous et de chacun ainsi que dans la mise en place d'une véritable subsidiarité.

La pédagogie pour vivre ces différents éléments est présentée en détail dans le chapitre sur la
formation communautaire.

83. La culture de relations chastes au sein de la communauté déborde vis-a-vis de communautés
plus larges telles que I'Eglise locale et universelle ou la société civile. En sachant trouver sa juste place,
en s'insérant avec discernement dans les structures et dans les lois existantes. Un sens de I'Eglise ajusté
et le respect du droit |égitime participent, en ce sens, a la construction de la relation chaste.

84. Les relations fraternelles, vécues suivant le commandement de I'amour et sous le conseil
évangélique de la chasteté, deviennent a leur tour un témoignage lumineux de 'amour de Jésus dans le
monde et un puissant secours pour vivre personnellement le célibat consacré dans la vie apostolique.

c) Chasteté et recherche de vérité

237. 81. Le voeu de chasteté doit nous conduire a un rapport ajusté a la vérité : il s'agit de la rechercher
sans la « posséder », sans vouloir mettre la main sur elle, mais en la laissant travailler en nous, lui
permettant de rejoindre jusqu'aux lieux ou nous manquons de lumiére et de liberté (cf. 1)n 3, 20;
Jn 8, 31).

§2. A cette fin :

e nous cherchons a développer une pureté du cceur qui nous dispose a la vie contemplative
(cf Mt 5, 8);

e nous décidons de ne pas chercher a dominer par notre savoir ou notre intelligence, renongons
a vouloir briller par le travail intellectuel, et acceptons le labeur humble de I'étude ;

e nous cherchons a servir la vérité plus que de nous en servir : ce qui revient a aimer la vérité -
qui est le Christ - plus que nos représentations et compréhensions'3,

d) Chasteté et apostolat

238. 81. La formation a la chasteté doit nous permettre d'entrer en relation authentique avec ceux a qui
nous sommes envoyés, de telle sorte que I'on puisse reconnaitre a travers nous Celui qui nous a
envoyés : le Christ ressuscité. Le Quatriéme évangile nous montre le Christ se faisant proche de femmes

133 Voir chapitre 9, n. 204.

110



et dhommes variés, parfois brisés par la vie, (cf. Jn 3, 1-21; 4, 4-42, etc.), cherchant toujours a les
conduire au « Pére qui I'a envoyé » (cf. Jn 4, 34, etc.).

§2. Al'école de Jean-Baptiste, dont la relation avec Jésus est empreinte de pauvreté et d'effacement
(cf.Jn 1,19-23; 3, 29), nous apprenons a recevoir notre juste place, a nous réjouir de l'appel de Dieu
pour ceux que Nous accompagnons, a nous investir sans mettre la main sur ceux que le Seigneur nous
confie.

e) La chasteté et les autres voeux

239. Le veeu de chasteté se trouve en connexion avec les autres voeux : on ne peut le séparer du veeu
d'obéissance qui permet de construire des relations justes selon Dieu, ni du voeu de pauvreté qui
propose une voie spirituelle pour construire le désir a travers I'expérience du manque et entretenir une
relation adéquate avec la création.

lIl. LA FORMATION AU VU DE PAUVRETE

240. 81. « La pauvreté rend libre de l'esclavage des choses matérielles et des besoins artificiels auxquels
pousse la société de consommation, et elle fait redécouvrir le Christ, l'unique trésor pour lequel il vaut
vraiment la peine de vivre » (RC 22). Notre formation doit nous permettre, en menant une vie conforme
a notre veeu, de découvrir la beauté de la pauvreté en esprit, et de devenir signe prophétique pour le
monde de « |a liberté qui nait d'une vie pauvre, qui a le Royaume de Dieu pour unique trésor » (RC 17).

82. Le rapport a l'argent et a la propriété privée est percu de maniére trés différente selon les
contextes et les cultures. En outre, chaque frere entre dans la Communauté en étant faconné par son
éducation, son histoire personnelle, son expérience singuliere de la vie. La formation au veceu de
pauvreté réclame une prise en compte lucide du milieu culturel, une parole communautaire libre dans
I'écoute mutuelle et le respect des différences dans ce domaine.

1. Trouver notre richesse dans la pauvreté du Christ

241. 81. Le voeu de pauvreté assume les profondeurs de notre cceur humain en nous faisant renoncer,
pour le Royaume de Dieu, au désir de I'accaparement; il libére ainsi nos capacités les plus profondes
de nous donner gratuitement a limage « du don total de soi que se font mutuellement les trois
Personnes divines. » (VC 21). Dans cet esprit, notre formation vise a nous faire participer a I'abaissement
du Christ, fondement de notre vie dans la grace et de notre pauvreté volontaire. Etre pauvre, c'est
accepter de tout perdre pour gagner le Christ, notre seule richesse.

82. Pour imiter la pauvreté du Christ, chaque frére pourra :

e découvrir la pauvreté comme une béatitude et le fruit d'une plénitude, en expérimentant la joie
et la liberté qui proviennent du fait de s'attacher au Christ plus qu‘a toute richesse ;

e méditer sur les évangiles et se mettre a I'écoute de I'Esprit pour entendre les appels quotidiens
qui lui permettront de s'unir par son coeur et en actes concrets a la pauvreté du Christ;

e embrasser la dimension ascétique de la pauvreté, en optant pour la sobriété et la simplicité de
vie en vue de recevoir la richesse du Christ;

e s'inspirer de la maniére dont les saints - spécialement les religieux - ont vécu dans la pauvreté,
de I'enseignement des grands spirituels et de la tradition ecclésiale sur la pauvreté afin de mieux
saisir comment vivre la pauvreté aujourd’hui;

e sedésapproprier de lui-méme et ne pas craindre de voir la profondeur de sa propre misére, se
découvrant pauvre de fait en tant que créature et pécheur.

111



2. Développer le sens du travail et de la responsabilité

242.81. L'acquisition des moeurs de travailleur et du sens de la responsabilité font partie de notre
formation a la pauvreté. Nous devons nous engager dans le travail et reconnaitre la valeur du travail de
chaque personne.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e accepter d'étre assujetti au travail comme tous les hommes et accomplir ses heures de travail
avec fidélité, sans dilettantisme. Un frére ne peut pas étre moins engagé dans le travail que les
laics ne le sont dans le leur. Nous entendons cet avertissement de saint Paul : « Celui qui ne
veut pas travailler, qu'il ne mange pas non plus » (2 Th 3, 10) ;

e veiller a prendre soin des biens dont il a 'usage, des lieux qu'il habite, a développer un bon sens
pratique en respectant la valeur des choses, a ne pas abuser du temps ou des ressources que
les personnes mettent a la disposition de la communauté pour l'aider, a donner une juste
rétribution pour le travail accompli;

e chercher a contribuer par son travail a ce que la Communauté gagne sa vie, non pour des exces
ou un profit, mais pour mener une vie simple et honnéte.

3. Choisir la sobriété et la modération

243. 81. Afin d'incarner notre voeu de pauvreté, nous renoncons aux biens possédés en propre et
travaillons a nous contenter du nécessaire, a réduire nos besoins et a renoncer a ce qui est superflu.

§2. Dans un monde ou la sobriété devient un mode de vie nécessaire pour la préservation de notre
maison commune, le vceu de pauvreté devrait nous pousser «a une austérité responsable, a la
contemplation reconnaissante du monde, a la protection de la fragilité des pauvres et de
I'environnement »'3*. Avec toute I'Eglise, nous voulons nous engager dans une conversion écologique ;
celle-ci passe d'abord par un changement du coeur et une transformation de notre mentalité pour
s'incarner ensuite dans un style de vie de plus en plus cohérent avec le respect de la nature et des plus
pauvres.

83. L'approfondissement de ce point exige :

e que nous révisions régulierement notre mode de vie en ajustant nos dépenses a nos besoins
communautaires et apostoliques réels ;

e que nous sachions jouir des choses simples, nous contenter volontairement de choses
ordinaires ou imparfaites, valoriser ce qui est durable, entretenir les choses - sans crainte
pourtant de renouveler ce qui doit I'étre ;

e que nous prenions du recul a I'égard des modes, des tendances et de la publicité qui
entretiennent des désirs inutiles et un besoin illusoire de consommer ;

e que nous prenions en compte le critére écologique dans nos choix temporels ;

e que nous prenions conseil auprés de laics sur les implications de nos choix temporels
(investissements, entretien du couvent, achats) et demandions leurs éventuelles corrections
concernant notre train de vie, qu'il soit marqué par une inutile pénurie ou par un exces de
mauvais aloi.

4. Développer le sens du partage

244, 81. « Le processus de formation, en proposant une spiritualité incarnée, éduque a voir la réalité du
point de vue des pauvres, a développer une compassion efficace envers eux, a prendre sur soi leurs
souffrances et a s'engager a promouvoir la justice, la paix et l'intégrité de la création »'3>,

82. Pour approfondir ce point :

134 PAPE FRANCOIS, Laudato si, n. 214.
135 CIVCSVA, L'économie au service du charisme et de la mission, 2021, n. 19.

112



e nous cherchons a reconnaitre la dignité humaine en chaque personne que nous rencontrons,
quelle que soit sa condition, mais spécialement dans les pauvres en qui nous voyons le Christ
qui se fait mendiant;

e Nous maintenons nos yeux ouverts pour voir et entendre les besoins des personnes que nous
rencontrons, pour savoir identifier la misere, l'indigence, I'oppression, la marginalisation, la
faim, l'aliénation, lignorance, etc. Plus nous fréquentons les personnes pauvres, mieux nous
savons reconnaitre la pauvreté, percevoir les besoins, partager avec délicatesse ;

e nous apprenons a prendre du temps pour les personnes que Dieu met sur notre chemin, a leur
donner de l'attention, a ne pas nous placer en surplomb, a respecter leur dignité, afin de les
rencontrer et de se faire leur prochain.

83. Nous définissons en chapitre conventuel des procédures d'accueil des pauvres et prévoyons le
nécessaire concret pour ne pas étre pris de court et renvoyer les pauvres. Nous prévoyons une part en
plus pour l'accueil du pauvre, un pourcentage de nos budgets pour le partage, et acceptons d'ouvrir un
espace pour limprévu dans notre emploi du temps.

84. Le développement du sens du partage commence a l'intérieur de la Communauté. Il se traduit
concrétement dans le fait que chacun de nous s'en remet a la communauté pour ce qui concerne le
niveau de vie, que nous veillons loyalement a la mise en commun des biens et a ce que chacun regoive
selon ses besoins (cf. Pl 14). Nous apprenons a tenir compte de nos fréres et a partager avec eux les
dons que nous recevons.

5. Accepter le manque et la dépendance

245. 81. Par notre voeu de pauvreté, nous acceptons de subir parfois le manque, de vivre dans la
dépendance a l'égard de la communauté et de discerner notre usage des biens dans I'obéissance au
supérieur et au chapitre conventuel. Cela implique la recherche du bien commun, l'ouverture au
supérieur sur notre usage des biens qui nous sont confiés, la limitation dans l'usage des biens et I'accueil
de tout ce que nous avons ou recevons comme étant un don de Dieu.

82. Pour vivre cette dépendance, chaque frére devra :

e recevoir ce que la communauté lui donne dans la gratitude et contribuer au discernement
communautaire de l'usage des biens du prieuré ;

e apprendre a prendre soin des biens dont l'usage est commun a tous les fréres, en veillant a
respecter I'usage que les autres fréres en font;

e «[faire] régulierement le point avec son supérieur quant a lincarnation de son veceu de
pauvreté » (Dir. 183 §1) ;

e développer une sincere gratitude a I'égard des personnes qui soutiennent la communauté par
leurs dons, sans négliger la valeur des dons les plus modestes.

246. 81. Le voeu de pauvreté réclame de nous de travailler sur notre désir de possession. Chaque frére
a une perception personnelle des biens dont il a besoin pour vivre et pour se sentir en sécurité. La
limitation des biens ou de leur usage demande que chacun apprenne a apprivoiser le manque et
I'angoisse. Ce travail de formation humaine est nécessaire pour appréhender la pauvreté religieuse avec
maturité et dans la paix ; il permet a chacun, au-dela de ses attentes humaines, d'accueillir positivement
I'insécurité créée par le veeu de pauvreté comme une expression de notre état de pelerin sur la terre et
un appel permanent a la conversion.

82. A cette fin, chaque frére pourra apprendre :

e a éprouver le manque sans chercher a le combler immédiatement, a le nommer et a en
discerner la réalité avec un accompagnateur, a entendre ce qu'il révéle de sa personnalité, a
évaluer s'il faut combler ce manque ou plutdt le vivre comme un lieu de croissance ;

e afaire un chemin de deuil a I'égard des biens auxquels il renonce volontairement;

e aaccepter avec sérénité la frustration des biens qui lui échappent.

113



247. 11 appartient toutefois a chaque frére, au supérieur et au chapitre conventuel de veiller a ce que
I'exercice de la pauvreté ne conduise pas a une négligence dans le soin que chacun doit prendre de lui-
méme ou a un mépris des besoins des uns et des autres. Chaque prieuré veillera a respecter la dignité
et les droits de chacun dans une juste répartition des biens communautaires, sous la vigilance du
chapitre conventuel. On sera particuliérement attentif a prendre en charge les frais de santé et les
besoins de chaque frére en ce domaine (cf. Dir. 185 83.2).

6. Former le discernement

248. 81. Toutes ces exigences du veeu de pauvreté réclament de notre part un ajustement régulier et un
discernement que nous devons toujours approfondir ; la pauvreté se vit au quotidien dans une écoute
de I'Esprit qui nous parle a travers le discernement personnel et communautaire. Chaque chapitre
conventuel évalue annuellement « le niveau de vie, tant du prieuré que des fréres, afin que celui-ci soit
dans un juste rapport avec le niveau économique de la population environnante » (Dir. 182).

82. Pour approfondir cet aspect, nous :

e faisons attention a la perception que le milieu culturel dans lequel nous sommes a de la
pauvreté pour porter un véritable témoignage évangélique par notre veeu ;

e acquérons une connaissance minimale des réalités économiques auxquelles sont confrontées
les personnes a qui nous sommes envoyés (gestion d'un budget familial, sécurité sociale,
systéemes d'assurance, etc.) ;

e respectons de maniére communautaire ce qui est nécessaire pour mener notre vie consacrée,
reconnaissant nos besoins fondamentaux et sachant les respecter (sécurité, nourriture, santé) ;

e prenons conseil aupres de laics avisés pour éclairer nos discernements ;

e distinguons bien la pauvreté de la parcimonie, n'hésitant pas a dépenser avec audace pour la
mission ou le bien de la communauté.

7. Former a la gestion économique

249. 81. La formation a une gestion « évangélique » des biens temporels est un pointincontournable de
la formation a la pauvreté. Dans son prieuré, chaque frére « [doit] sentir qu'il est de [sa] responsabilité
d'accorder la plus grande attention a ce que I'administration des ressources économiques soit toujours,
de maniére réaliste, au service des fins qui expriment [le charisme de la Communauté] »'%. Dans ce
but, chacun doit connaitre les rudiments d'une gestion économique saine et rigoureuse, avoir
conscience de ses responsabilités dans ce domaine, et apprendre a opérer un discernement en
référence a I'Evangile et au charisme de la Congrégation « afin que les choix dans la mission puissent

étre innovateurs et prophétiques »'’.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e s'habituer a travailler avec des budgets et des devis prévisionnels dans les projets apostoliques
ou communautaires, en cherchant a ce que ceux-ci refletent les valeurs et 'esprit de notre
Institut ;

e avoir le réflexe de demander a 'économe ou en sont les comptes sur tel poste du budget, avant
d'envisager une dépense importante et de demander l'accord du chapitre conventuel si elle
dépasse le plafond que ce dernier a établi.

83. Quant a lui, le chapitre conventuel doit s'attacher a :

e mener une réflexion sur la maniére d'incarner le charisme dans la gestion des biens, ainsi que
sur la compatibilité des ceuvres avec le charisme de la communauté, en suivant les directives
de I'Eglise’38 ;

136 Jdem, n. 18.

37 Idem, n. 19.

'3 On s'appuiera sur le document de la CIVCSVA précédemment cité : L'économie au service du charisme et de la mission
(2021).

114



e établir des procédures claires concernant l'usage de l'argent dans le prieuré, et fixer les
dépenses maximales que chaque frére peut faire par lui-méme;

e donner a chaque charge communautaire une définition claire de ses implications économiques,
de sorte que le frére qui en assume la responsabilité puisse établir le budget qui la concerne.

84, La Congrégation et les Provinces doivent veiller a :

e assurer une formation spécifique des économes de prieurés en matiére comptable, fiscale et
juridique, en prenant par exemple le temps de se former auprés d'un économe compétent
(religieux ou laic) ;

e prendre conscience que les techniques de gestion ne répondent pas toutes aux principes
évangéliques et ne sont pas en accord avec I'enseignement social de I'Eglise, mais veiller &
prendre comme critére de gestion : la fidélité & 'Evangile, la fidélité au charisme de I'nstitut, le
détachement, le souci des pauvres, le respect de la nature ecclésiastique des biens, la durabilité
des ceuvres, la nécessité de rendre des comptes ;

e éveiller les fréres a l'importance d'assurer une gestion saine et a la nécessité de porter un
regard bienveillant et réaliste sur les questions économiques.

IV. LA FORMATION AU VCEU D’OBEISSANCE

250. 81. L'exercice du voeu d'obéissance est « une école exigeante (...) ou on apprend avant tout a faire
confiance a Dieu et a sa paternité jusqu'a faire aussi confiance aux hommes, ses fils et nos fréres »
(SAO 29); le coeur animé du désir de Dieu, chaque frére apprend a mener un discernement commun
avec ses autorités |égitimes pour se mettre a I'écoute de la Parole de Dieu et de sa volonté.

82. « La prise de conscience de la valeur de chaque personne, avec sa vocation et ses dons
intellectuels, affectifs et spirituels, avec sa liberté et sa capacité relationnelle ; [la] place centrale de la
spiritualité de communion, avec la mise en valeur des instruments qui aident a la vivre ; [une] facon
différente et moins individualiste de concevoir la mission, dans le partage avec tous les membres du
peuple de Dieu, avec les formes qui s'ensuivent de collaboration concréte » (SAO 3) ; tous ces éléments
ont contribué depuis quelques décennies a faire évoluer la fagon de vivre et de percevoir I'exercice de
I'obéissance dans la vie consacrée.

1. Développer une obéissance intérieure a Dieu

251. 81. Le veeu d'obéissance réclame avant tout de chaque frére qu'il cultive l'obéissance intérieure.
L'obéissance est une vertu chrétienne qui commence par I'écoute de la voix de Dieu dans le sanctuaire
de notre conscience, se développe dans la soumission progressive de nos désirs et de nos actions a la
loi de Dieu et s'épanouit dans l'offrande généreuse de notre personne en hostie vivante, sainte et
agréable a Dieu (cf. Rm 12, 1). Ainsi, nous voulons nous laisser conformer par I'Esprit-Saint a 'obéissance
du Fils envers son Pére et placer entierement notre vie entre les mains du Christ, « afin qu'il la réalise
selon le dessein de Dieu et en fasse un chef-d'ceuvre » (RC 22).

82. La croissance de notre obéissance intérieure passe par :

o lacapacité spirituelle & percevoir la voix de Dieu a travers I'Ecriture, les lumiéres intérieures qu'il
nous donne, les personnes que nous rencontrons, les événements de la vie et les différentes
médiations de l'autorité, en particulier celles de la vie religieuse ;

e ledéveloppementdu « culte de la vérité » (EN 78), qui soumet notre jugement a celui de la Vérité
premiére ;

o laformation de notre conscience selon la parole de Dieu et I'enseignement de I'Eglise.

2. Se former au respect des divers domaines d’autorité

252. 81. Parce gu'elle implique diverses autorités complémentaires et différents niveaux d'exercice, la
pratique de l'obéissance dans la vie religieuse est une réalité complexe. Elle requiert un travail

115



permanent pour discerner les autorités impliquées dans chaque décision et la démarche
correspondante a entreprendre. Quel que soit le niveau d'autorité impliqué, on se rappellera toujours
que « la véritable obéissance ne regarde pas a qui elle est rendue, mais a cause de qui elle est rendue ;
et si elle est rendue a cause de notre seul Créateur et Seigneur, c'est a lui, le Seigneur de tous, que I'on
obéit » (SAO 11).

82. Nous cherchons a connaitre les compétences et limites de chaque niveau d'autorité, et
apprenons a les hiérarchiser entre eux. Ainsi, chaque frere :

e reconnaitra dans I'Evangile sa premiére Régle de vie et dans la pratique des commandements
de Dieu sa premiere forme d'obéissance ;

e donnera son obéissance adulte et responsable - sans soumission infantile ni négociation
adolescente - aux autorités religieuses de notre Congrégation ;

e accueillera le charisme de la Congrégation comme étant une interprétation de I'Evangile
confirmée par I'Eglise, et les Constitutions comme l'expression de la forme de vie que nous
voulons suivre ;

e se soumettra ensuite a l'autorité de I'Eglise - & travers le Saint-Pére, le Dicastére pour les
religieux, notre Ordinaire, et chaque évéque selon sa juridiction propre - ainsi qu'au Droit canon
et aux différentes normes de I'Eglise ;

e obéira aux autorités légitimes et aux lois justes de la société civile, conscient que tout autorité
fait partie de I'ordre établi par Dieu (cf. Rm 13, 1-8) ;

e cherchera a découvrir, sans y étre contraint par le droit, ce que l'on appelle l'obéissance
fraternelle, qui nous rend « [attentifs] a recueillir dans toute situation de |'existence, et surtout
chez toute personne qui vit a c6té [de nous], une médiation de la volonté du Seigneur, méme
si elle est mystérieuse » (SAO 20-g).

§3. La communauté, a ses différents niveaux (Congrégation, Province, prieuré), veillera a ce que les
structures de la vie communautaire soient assez claires pour permettre un juste positionnement de
chacun et l'obéissance a l'autorité légitime ; on veillera a éviter le manque de clarté ou la confusion qui
engendrent les conflits et les situations abusives.

3. Former I"'autonomie de la personne

253. 81. Pour faire a Dieu 'hommage de notre volonté propre (cf. Pl 15), nous travaillons a devenir
conscient de nos propres désirs et sujets de notre propre vie, libres et autonomes. L'exercice concret
du veeu d'obéissance présuppose une solide formation humaine.

82. Pour approfondir son choix de l'obéissance religieuse, chaque frere pourra :

e chercher a devenir lucide sur les représentations de l'autorité et de la communauté qui le
meuvent souvent inconsciemment dans |'exercice de I'obéissance, et identifier les influences de
sa culture d'origine (familiale, tribale, nationale...) ;

e prendre sa place dans la communauté, en apprenant a parler en «Je » dans la relation avec
I'autorité et avec ses fréres, se découvrir comme un pair dans la communauté - un frére parmi
d'autres - qui a autant de droit que les autres, qui sait se positionner sans se laisser envahir
mais connait aussi ses propres frontiéres ;

e s'engager pleinement dans le dialogue avec I'autorité compétente et exprimer librement son
avis - tout en sachant aussi relativiser de maniére ajustée ses propres vues, accueillir une
décision du supérieur qui ne corresponde pas a son sentiment premier, et se tenir loyalement
a ce qui a été décidé.

83. Par conséquent, dans la formation initiale et permanente :

e on présentera l'obéissance religieuse comme un chemin qui permet d’entrer dans la liberté des
enfants de Dieu et fait marir notre humanité ;

e onaiderachaque fréere a sortir de 'anonymat et on créera un climat dans lequel chacun se sente
respecté, accueilli, estimé et aimé ;

116



e on encouragera I'exercice de la liberté en donnant sa juste valeur au discernement de chaque
frére, en favorisant le dialogue et la coopération dans les prises de décisions ;

e on mettra en application le principe de subsidiarité pour guider chaque frére dans la découverte
de sa responsabilité et de son autonomie.

84, De son c6té, le supérieur doit :

e entrer dans un dialogue avec le frére en lui donnant les éléments de discernement dont il a
besoin, ainsi que du temps et de I'espace, pour lui permettre de collaborer au discernement et
de donner un juste consentement a I'obéissance ;

e solliciter la liberté du frére plus que la contrainte, pour que l'obéissance soit autant que possible
le fruit d'un choix libre ;

o faire appel a sa propre créativité, a celles du frére et de la communauté, en vue de trouver des
solutions adaptées aux situations rencontrées ;

e exercer I'autorité en suivant lui-méme la voix de sa conscience, dans l'obéissance a Dieu et aux
Constitutions, gardant la liberté de faire en certains cas un choix éprouvant pour le frere ;

e aider le frére a tenir ses engagements, dans la fidélité a son vceu d'obéissance et le respect des
Constitutions.

4. Entrer dans un discernement spirituel avec l'autorité

254. 81. En plus de I'obéissance ordinaire a nos Constitutions, il est souvent nécessaire de mener un
discernement, avec l'autorité religieuse, afin d'authentifier ou non des appels particuliers liés a la vie
apostolique, a la vie communautaire, a des besoins propres, etc. Chaque frére doit apprendre, dans un
esprit d'obéissance, a mener ce discernement commun avec l'autorité.

82. Afin de faire de son discernement une véritable coopération a l'obéissance, chaque frere
pourra:

e sonder sa conscience pour vérifier si 'objet de sa proposition ou de sa requéte est pour la gloire
de Dieu ou non, pour répondre a des besoins réels ou non, et si son cceur est libre de ses
attachements et disposé a accueillir la décision de l'autorité ;

e prier 'Esprit-Saint de l'aider a découvrir la volonté de Dieu et se mettre en méme temps dans
une attitude de réceptivité a I'égard des inspirations ou motions de I'Esprit ;

e exposer au supérieur sa proposition ainsi que le cheminement de son discernement spirituel
sur cette question ;

e prendre soin d'écouter ensemble avec l'autorité religieuse ce que dit I'Esprit, a travers un
dialogue de foi et un échange en vérité qui prend en compte le pour et le contre, et parvenir si
possible a un accord, celui-ci demandant parfois un saut dans la foi ;

e recevoir avec foi la décision de l'autorité qui authentifiera ou non le discernement préalable.

83. Pour étre authentiquement évangélique, le dialogue avec l'autorité doit exclure comme deux
extrémes la soumission infantile a une figure d'autorité ou la négociation contractuelle avec un
partenaire ; 'échange prend plutdt la forme d'une écoute commune de Dieu qui parle dans le coeur de
chacun et dans les événements du quotidien, pour aboutir a une décision de l'autorité a laquelle on se

soumet.

84. Lorsqu'un frére ne parvient pas a reconnaitre le bien-fondé de ce que lui demande son autorité,
il peut faire appel au niveau supérieur. Le frére peut aussi discerner que ce dissentiment avec l'autorité,
lorsque la demande est légitime, peut étre un appel a une obéissance plus profonde et a une offrande
de soi qui contribue a la rédemption et qu'il devra porter dans la priere et la confiance en Dieu
(cf. SAO 10).

5. Coopérer au chapitre conventuel et pratiquer la collégialité

255. 81. Nous reconnaissons dans l'exercice de la collégialité un des moments les plus hauts de la
fraternité consacrée et considérons la communauté comme « le lieu privilégié pour reconnaitre et

117



accueillir la volonté de Dieu » (SAO 20-f). Chacun de nous apprendra donc a participer au discernement
communautaire et a respecter les décisions du chapitre conventuel.

82. «Si le véritable discernement est réservé aux décisions les plus importantes, l'esprit de
discernement devrait caractériser tout processus de décision qui engage la communauté. Et alors, il
devrait toujours y avoir, avant toute décision, un temps de priéere et de réflexion personnelle, ainsi
qu'une série d'attitudes importantes pour décider ensemble ce qui est juste et ce qui plait a Dieu »
(SAO 20-e).

§3. Les moyens du discernement communautaire sont décrits au chapitre sur la formation
communautaire (chapitre 11).

118



Chapitre 11 :
FORMATION COMMUNAUTAIRE

256. 81. La vie fraternelle en communauté, exigence caractéristique de la vie religieuse, se fonde sur la
réalité humaine du vivre ensemble et sur I'exigence chrétienne de la charité fraternelle. C'est pourquoi,
bien que la formation communautaire réclame une attention a part entiére, elle entretient un lien intime
avec la formation humaine et la formation spirituelle. Parce que la vie communautaire est un élément
constitutif de notre forme de vie consacrée et qu'elle résonne de maniére particuliere avec
I'enseignement des écrits johanniques, la qualité de notre formation a la vie communautaire influe sur
I'ensemble de nos activités et rejaillit sur chacune des autres dimensions de la formation.

§2. La vie communautaire comporte deux éléments qui sont inséparables: la « communion
fraternelle », qui prend sa source dans des coeurs animés par la charité et s'édifie par des rapports
interpersonnels empreints de l'amour fraternel que Jésus nous a commandé d'exercer; «la vie
commune », qui implique la collaboration et la participation aux actes communautaires dans le respect
des régles communes (cf. VFC 3).

§3. La visée de notre formation communautaire est donc: que nous apprenions a devenir des
fréres () ; que nous trouvions notre place dans la communauté (ll), en participant a sa construction (ll1)
et a son gouvernement (IV et V) ; et que nous devenions progressivement des hommes de communion,
témoins de I'appel universel a entrer dans la communion trinitaire (VI).

|. DEVENIR « FRERES »

257. La communion fraternelle est a la fois un don de Dieu et une réalité qui s'apprend et se construit.
Nous voulons donc travailler, avec la grace de Dieu, a construire entre nous une véritable fraternité, a
I'incarner dans « une vie fraternelle riche et chaleureuse » (VFC 37) au sein de nos prieurés, et a offrir a
chacun de nos fréres « une amitié véritable et profonde » (RC 29) dans le Christ.

1. Recevoir ses freres de Dieu et marcher ensemble vers la sainteté

258. §1. L'amour du Christ nous rassemble dans I'unité au sein de la communauté’. Nous cherchons
a reconnaitre notre prochain en chaque frére du prieuré, et a nous faire nous-mémes le prochain de
chacun, conscients que la route de notre sainteté passe par les fréres qui nous sont donnés.

§2. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra™o:

e s'appuyer sur le choix de la providence de Dieu, qui nous rassemble comme membres d'une
méme Congrégation dans un méme prieuré (cf. Jn 15, 16) ;

e recevoir tout frere comme confié par le Seigneur, le bénir, lui souhaiter du bien et vouloir étre
artisan de ce bien avec le Seigneur ;

e développer « la capacité de voir surtout ce qu'il y a de positif dans I'autre, pour I'accueillir et le
valoriser comme un don de Dieu » pour soi-méme et pour la communauté (RC 29);

e travailler a faire des concessions pour supporter ses fréres au quotidien (cf. Col 3, 13).

139 Cf. Hymne Ubi caritas : « Ubi caritas est vera, Deus ibi est. Congregavit nos in unum Christi amor ».
40| est utile de rappeler que dans ce chapitre, comme dans toute la deuxiéme partie, cette formule introduit des
suggestions de cheminement concret pour mettre en ceuvre l'objectif de formation prescrit dans le premier paragraphe.

119



2.

S'intéresser a ses freres et leur donner de |'espace

259. 81. Devenir un frére pour ses fréres implique de chercher a découvrir et a faire sien le regard de
Jésus sur eux. A cette fin, nous voulons reconnaitre que chacun est unique, nous intéresser a lui, lui
donner une place dans notre vie, respecter I'espace personnel et spirituel dont il a besoin pour étre lui-
méme, étre attentifs a ses besoins spirituels et humains.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

3.

demander au Seigneur d'évangéliser le regard qu'il porte sur ses fréres pour que Jésus lui
dévoile la maniére dont il aime chacun;

prier chaque jour pour chacun des fréres de son prieuré et pour leurs intentions ;

accueillir la présence et la valeur de l'autre par les paroles et les gestes simples du quotidien
ainsi que les « bonnes maniéres », en se laissant enseigner par I'Esprit qui nous montre
comment agir a I'égard de chaque frere;

honorer le Christ présent en chaque frére en soulignant ce qu'il apporte a la communauté - en
apprenant aussi l'art des compliments descriptifs, qui est un élément essentiel de la
communication bienveillante ;

étre attentif a se laisser enseigner par le Seigneur a travers ce que vit et ce que dit le frere.

Partager avec ses freres et savoir parler de soi

260. 81. La vie fraternelle implique de chaque frére qu'il découvre le trésor qu'il porte en lui comme
dans un vase d'argile et apprenne a le partager avec ses fréres. Cela demande de chacun qu'il sache
donner sa confiance et gagner celle de ses freres ; qu'il apprenne a parler de lui-méme avec simplicité
et mesure ; qu'il regoive avec une crainte religieuse la confiance que ses fréres lui font lorsqu'ils parlent
d’'eux-mémes.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

4.

apprendre a « Oter ses sandales » devant la terre sacrée de l'autre (cf. Ex3,5; EG 169) ;

vérifier s'il est capable de prendre en compte ce qu'il vit et ressent lorsqu'il exprime un avis ;
développer un certain « savoir-vivre » relationnel qui permet d'établir un climat favorable a de
saines relations fraternelles, a la confiance mutuelle et au dialogue entre fréres ;

accepter de s'ouvrir aux autres en vérité, sans craindre que la fragilité des autres ne rejoigne et
ne révele parfois sa propre vulnérabilité ;

savoir révéler ses talents et accueillir ceux de chaque membre de la communauté ;

accueillir les différences personnelles et culturelles comme un moyen de s'enrichir et se réjouir
mutuellement.

Se rendre disponible dans le service et le soutien mutuel

261. 81. La fraternité passe par le service et le soutien mutuel : il nous faut apprendre a rester dans une
disponibilité pour nos freres et a nous encourager les uns les autres. Membres d'une méme
communauté nous expérimentons que nous sommes membres d'un seul corps : « Un membre souffre-
t-il ? Tous les membres souffrent avec lui » (1 Co 12, 26).

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

lutter contre l'indifférence dans la vie commune et donner son attention a ses fréres ;

repérer les besoins des autres et les prendre en compte de maniére ajustée, en sachant
discerner quand ils ont besoin d'aide ou simplement d'écoute ;

apprendre a aménager son temps en y ouvrant des espaces de disponibilité a l'autre ;

se rendre particulierement attentif a ceux qui sont dans une situation de fragilité (anciens,
fréres malades, fréres en difficulté personnelle...).

120



5. Reconnaitre ensemble ce qui nous a blessés et avancer dans une relation
réconciliée
262. 81. Face aux épreuves inévitables dans nos relations fraternelles, il nous faut apprendre a cheminer
ensemble dans le pardon. Nous cherchons a éliminer de notre vie « amertume, irritation, colére, éclats

de voix ou insultes » et a nous pardonner « les uns aux autres, comme Dieu [nous] a pardonné dans le
Christ » (Ep 4, 32).

82. Pour favoriser la réconciliation, chaque frére devra :

e prendre la décision, avant que l'offense n'arrive, de ne jamais accepter le chemin de la
vengeance pour régler une situation d'injure, de blessure ou de trahison;

e sedisposer a entendre ce que l'autre lui reproche et reconnaitre sa propre responsabilité dans
le conflit;

e respecter les émotions de ceux qui sontimpliqués et donner a chacun le temps nécessaire pour
avancer ;

e s‘appuyer sur la priere et chercher dans I'exemple du Christ la force et les chemins de la
réconciliation ;

e apprendre a tirer le meilleur des formations que le monde laic propose sur l'expression des
émotions et la communication bienveillante / non-violente ;

e construire une volonté commune et sincere de dépasser le conflit, s'investir pour batir
ensemble avec l'autre les conditions qui permettront d'éviter de nouveaux conflits ou
favoriseront leur meilleure résolution.

§3. Chaque prieuré pourra contribuer a la communion et a la réconciliation entre fréres en créant
des lieux de paroles communautaires dans lesquels les choses heureuses et douloureuses peuvent étre
abordées. Un bilan fraternel régulier (annuel, mensuel, hebdomadaire...) - ou chacun prend la parole
et écoute la parole de l'autre - peut soutenir la consolidation des relations ainsi qu'une juste
réconciliation.

84, Pour étre authentique, la démarche du pardon réclame un cheminement intérieur qui est
unique pour chaque personne et chaque situation, mais dont on peut baliser certaines étapes’".

. TROUVER SA PLACE DANS LA COMMUNAUTE

263. Le processus de formation communautaire passe par un travail d'incorporation; il s'agit de
s'intégrer au groupe et d'apprendre a y trouver sa place.

1. Connaitre sa maniere d’entrer en relation avec le groupe

264. 81. La premiere disposition a lincorporation se trouve dans un travail de connaissance de soi:
prendre conscience de nos comportements relationnels, des représentations et des mécanismes qui
nous régissent dans notre rapport au groupe.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e travailler a prendre conscience de ses inhibitions, ses désirs de prise de pouvoir ou ses
aveuglements dans la relation a l'autre et a la communauté ;

e identifier les paralléles entre sa maniére de vivre en communauté et son éducation familiale,
mettre des mots sur les représentations qui régissent son rapport au groupe, partager en
communauté dans la confiance sur les représentations respectives de chacun en identifiant les
différences culturelles ;

41 On pourra se reporter avec fruit, par exemple, aux douze étapes du pardon de Jean Monbourquette.

121



e apprendre a entendre les remarques, louanges, reproches ou critiques des fréres avec qui il vit
et a discerner progressivement ce qu'elles ont de juste ou de décalé - notamment lorsque des
louanges ou des reproches similaires se répétent.

§3. Dans chaque prieuré, on pourra faciliter ce travail de connaissance de soi et améliorer la
compréhension mutuelle en faisant le point de facon réguliére sur la maniére dont chacun vit les
relations communautaires et les différents exercices de la vie commune. On peut occasionnellement
faire appel a des personnes professionnelles externes pour aider ce travail.

2. S’intégrer au groupe et savoir tenir sa place dans la communauté

265. 81. Il s'agit ensuite de s'intégrer a la communauté sans s'en sentir menacé et sans non plus écraser
la communauté. L'intégration implique un travail d'équilibrage entre le personnel et le communautaire,
entre le don de soi et I'accueil des dons du groupe. Trouver sa place dans la communauté, c'est aussi
tenir sa place: prendre sa place comme membre du chapitre, tenir sa charge, prendre la parole,
s'engager la ou on est attendu. C'est donc ne pas prendre la place de l'autre ni se laisser envahir par
l'autre.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e prendre le temps de comprendre et d'assimiler ce qui est nouveau pour lui lorsqu'il change de
prieuré ou de charge, sans se mettre a tout reconfigurer a priori ;

e accueillir les dynamiques relationnelles du prieuré, en valorisant les élans positifs pour sy
investir et en créer de nouveaux, en accueillant les éléments difficiles ou déléteres pour
discerner comment les aborder de maniére constructive ;

e identifier les régles du prieuré et les accepter - ou les rediscuter au chapitre si nécessaire.

83. La communauté jouera également un role important :

e chaque prieuré définira les responsabilités et les maniéres de les conduire dans des coutumiers
qui seront régulierement mis a jour ;

e le chapitre conventuel fixera les procédures de prise de parole lors des réunions
communautaires afin que chacun puisse y prendre toute sa place et seulement sa place ;

e e prieur permettra au frére nouvellement assigné d'avoir le temps de se poser et d'assimiler
les coutumes particuliéres locales avant de recevoir trop de responsabilités ;

e le Provincial aidera chacun a prendre la place qu'il doit avoir dans la communauté s'il le lui
signifie par une lettre de mission lors de son assignation ;

e lors de sa visite canonique, le Provincial ou son délégué auront une attention particuliére sur la
maniére dont chacun a sa place dans la communauté ;

e la Province mettra en place des formations a la relation communautaires pour les prieurés qui
en auraient besoin, en ayant recours a des professionnels si cela s'avére opportun, et en se
rappelant que, dans l'ordre de la vie fraternelle, « si les techniques humaines se révélent utiles,
elles ne sont pas suffisantes » (VFC 33).

3. Mettre ses talents au service de la communauté

266. 81. L'incorporation implique que chacun, avec générosité et pauvreté de cceur, mette ses capacités
naturelles, ses dons et ses talents au service de la communauté et qu'il soit prét a acquérir de nouvelles
compétences pour le service communautaire. « Toutes les ressources humaines doivent en effet étre
renforcées et converger dans le projet communautaire, en les motivant et en les respectant » (SAO 20-
€). La mise en commun des dons est une «exigence intérieure » pour chaque membre de la
communauté (cf. VFC 42).

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e faire du service fraternel un moyen de manifester son amour fraternel et de glorifier Dieu a la
suite du Christ (Jn 12, 24-26) ;

122



e apprendre a mettre ses talents au service du bien commun, sans occuper toute la scéne mais
en ménageant un espace pour ceux qui sont plus discrets.

83. De son c6té, la communauté jouera un réle :

e e prieur et son conseil seront attentifs a discerner les qualités et charismes de chaque frére et
a lui permettre de les mettre au service de la communauté ;

e le chapitre conventuel donnera aux fréeres les moyens dassurer avec compétence les
responsabilités qu'ils recevront dans le prieuré, et leur permettra, si cela est opportun, de
bénéficier d'une formation extérieure plus ou moins bréve (comptabilité, secrétariat, cuisine,
liturgie, chant, etc.).

Ill. CONSTRUIRE LA VIE COMMUNAUTAIRE

267. La formation communautaire implique a la fois de recevoir la communauté comme un don et de
travailler a « la construction d'une communauté "pleine de joie et de I'Esprit-Saint" (Ac 13, 52) » (VFC 11).
« Il faut la "synergie" entre le don de Dieu et I'engagement personnel pour construire une communion
incarnée, pour donner un visage concret a la grace et au don de la communion fraternelle » (VFC 23).

1. Accueillir le don de la vie communautaire

268. 81. Au long de notre formation communautaire permanente, nous cherchons a accueillir la vie
commune fraternelle comme un don de Dieu, comme un chemin essentiel pour notre sainteté et notre
consécration, une « schola amoris » ou I'on apprend a vivre des commandements de Dieu et ou mdrit
notre humanité (cf. VFC 25).

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e selaisser enseigner quotidiennement par 'Esprit, afin de pratiquer le commandement nouveau
(cf.Jn 13, 34);

e se nourrir de I'Eucharistie par laquelle «doit commencer toute éducation de I'esprit
communautaire » (PO 6) ;

e atravers la messe conventuelle, se laisser décentrer de lui-mé&me pour se tourner vers le Christ,
véritable centre de la communauté qui célébre, et apprendre de lui a devenir don pour ses
fréres et pain partagé ;

e vivre des sacrements, en particulier de la Réconciliation (cf. VFC 13), en vue de bénéficier des
trésors de la Rédemption et de transformer chaque prieuré en communauté réconciliée par le
Christ;

e se rappeler que la vie de communion fraternelle est nécessaire « pour maintenir la fidélité a
I'oraison, garder une soif authentique de contemplation et répondre avec générosité a toutes
les exigences de [sa] vie apostolique » (Const. 84) ;

e <s'attacher a la vie communautaire, sachant que le religieux « qui cherche a mener une vie
indépendante, détachée de la communauté, n'a certainement pas pris le sGr chemin pour
tendre a la perfection de son état » (VFC 24).

2. Construire ensemble la communauté du prieuré

269. La vie communautaire se joue d'abord au niveau du prieuré, premier milieu de notre vie consacrée.
Pour construire la communauté locale, les fréres doivent s'accorder sur ce qu'ils veulent vivre ensemble
ainsi que sur les fonctionnements du prieuré.

a) Définir les valeurs communes du prieuré

270. 81. Chaque prieuré doit apprendre a préciser les valeurs qui 'animent et qui vont inspirer ses
équilibres communautaires propres, en prenant en compte : le charisme de la Congrégation, le droit
propre de la Congrégation et de la province, la mission du prieuré et sa convention avec le diocése, la

123



composition du prieuré formée par les assignations, le contexte culturel et logistique. Ces différents
aspects permettent d'élaborer ensemble une vision de la vie communautaire, qui doit étre
périodiquement retravaillée, spécialement lorsque les conditions changent (nouvelle mission, nouvelle
assignation, etc.). La communauté apprend ainsi a définir ses frontiéres.

§2. A cette fin, chaque chapitre conventuel trouvera un grand bénéfice a réfléchir sur les questions
suivantes :

e Comment la communauté du prieuré voit-elle les relations fraternelles au sein du prieuré
(coopération, gratuité, célébrations communes, partage, temps passé ensemble, etc.) ?

e Quel équilibre entre vie personnelle et vie communautaire ? Quels sont dans ce prieuré les
aspects non négociables de la vie communautaire (présence a la table, a I'office, aux différentes
activités communautaires) ?

e Commentla communauté voit-elle la prise de décision au sein du prieuré (procédures entre le
prieur, le chapitre, le conseil de maison) ?

e Y a-t-il une mission commune aux fréres du prieuré et si oui, comment I'implication de tous est-
elle vécue (conflit potentiels prieuré / paroisse) ?

e Comment la communauté désire-t-elle s'impliquer dans la vie de la province et de la
Congrégation ?

e Quel doit étre l'investissement du prieuré dans la formation permanente a ses différents
niveaux (religieux, spirituel, humain, intellectuel, apostolique, communautaire) ?

e Quelle est la représentation que la communauté se fait d'un prieuré en bonne santé ?

e Comment la communauté voit-elle I'exercice des voeux dans le contexte culturel et
apostolique ?

e Quel investissement dans les relations avec d'autres communautés (Eglise locale, paroisse
voisine, communauté religieuse, quartier, etc.) ?

¢ Quelles sont les priorités que met la communauté du prieuré entre les différents éléments de
notre vie qui peuvent entrer en conflit (vie apostolique, vie personnelle, vie communautaire) ?

b) Définir les fonctionnements du prieuré

271. Chaque prieuré doit également s'investir dans la définition de ses horaires, procédures et modes
de fonctionnement, ainsi que dans la répartition des taches et des responsabilités. La mise a jour de ces
différents aspects fait généralement l'objet du chapitre conventuel de début d'année.

3. S’engager personnellement dans la construction du cadre
communautaire

a) S’engager dans les services et la construction d’un environnement porteur

272.81. Nous voulons travailler «a étre constructeurs et pas seulement consommateurs de la
communauté » (VFC 24). Chaque frere doit entretenir un véritable amour du bien commun, se sentir
responsable du cadre de la vie communautaire, s'engager dans les services nécessaires a
I'établissement d'un environnement porteur.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e commencer par prendre soin de lui-méme (santé, hygieéne corporelle, tenue vestimentaire)
pour grandir dans le respect de soi et des autres ;

e ceuvrer pour que I'environnement communautaire soit marqué par la beauté, la simplicité et la
sobriété créative : aménagement de la maison, table dressée...?;

e avoir a cceur le soin régulier de sa cellule et du lieu de vie communautaire, notamment par le
meénage et I'entretien ;

142 Cardinal Joao BRAZ DE Aviz, Témoins de la beauté de Dieu. Lettre aux consacrés 25 ans aprés lI'exhortation apostolique Vita
consecrata, 25 mars 2021, 8. « L'enchantement de la beauté » : « Qu'il y ait du go(t et de la dignité dans les piéces, afin que
tout dans la demeure laisse transparaitre la présence et la centralité de Dieu ! »

124



e développer la capacité d'aider et d'étre aidé, de remplacer et d'étre remplacé ;
e s'appuyer sur des personnes qualifiées, notamment des laics, pour apprendre a bien accomplir
les taches de la vie quotidienne ou certaines actions qui sortent de I'ordinaire.

§3. Lorsquau sein d'un méme prieuré, nous partageons des moments de travail manuel en
commun, nous renforcons nos liens fraternels, approfondissons notre sens du bien commun et
donnons un sens concret a notre appartenance a la communauté.

b) Batir un cadre joyeux et riche en humanité

273.81. Il revient également a chaque frere de prendre conscience de limportance des rencontres
fraternelles ordinaires ou gratuites, d'y participer avec fidélité, de s'engager pour construire une vie
communautaire riche en humanité. Savoir célébrer ensemble est un signe de maturité de la
communauté. Les temps de célébration communautaire et de gratuité sont autant d'occasions de
rencontres, d'échanges ou de rires, qui nous permettent de trouver les uns dans les autres un sujet de
joie. Ces moments de pause et de retrouvailles peuvent devenir des lieux de ressourcement personnels
et communautaires et consolider notre vie fraternelle. Ils sont importants pour incarner la fraternité
dans la gratuité et pour que chacun puisse réaliser : « QU'il est bon, qu'il est doux de vivre comme des
fréres tous ensemble » (Ps 132, 1) !

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e s'investir dans la préparation des rencontres communautaires ;

e cultiver la simplicité fraternelle qui est un chemin évangélique ;

e faire mémoire des dates importantes de la vie de la communauté et des fréres (anniversaires,
fétes, jubilés).

4. S'engager dans le travail de la communauté

274. En plus des services trés concrets du quotidien, les moments de priére liturgique, de travail
intellectuel communautaire et les apostolats communs édifient et renforcent nos liens fraternels.

a) S’investir dans la liturgie

275. 81. (Euvre éminente de notre vie fraternelle, la priere liturgique nous unit dans un méme labeur et
faconne dans notre prieuré un « sentir commun » des mystéres célébrés. Chaque frére cherche donc a
investir le meilleur de lui-méme dans la liturgie communautaire et a y découvrir la matrice de notre vie
de communion fraternelle.

§2. Pour approfondir sa participation a la liturgie, en plus des éléments déja mentionnés', chaque
frére pourra :

e renouveler sa connaissance de la signification des gestes liturgiques et les habiter avec un cceur
qui prie;

e soigner les différents aspects de notre vie commune qui ont un caractere liturgique (repas,
chapitre, disposition des lieux, etc.) pour qu'ils puissent conduire a Dieu ;

e s'engager généreusement pour la qualité, l'unité et la beauté du chant liturgique, spécialement
lors des offices chantés en commun.

b) S’investir dans le travail intellectuel communautaire

276. Chaque frére contribuera a la qualité de la vie communautaire en s'investissant dans les temps de
travail intellectuel communautaire. Pour approfondir son engagement, chaque frére pourra, en plus
des éléments déja mentionnés dans le chapitre sur la formation intellectuelle :

43 Voir : chapitre 7, n. 146.

125



e apprendre a donner le fruit de son travail a ses freres et a accueillir fraternellement leur travail
en engageant avec eux un dialogue intellectuel respectueux de leurs découvertes et de leurs
efforts ;

e montrer «le courage de motiver ses idées et ses positions, mais aussi de s'ouvrir a des
perspectives nouvelles et de modifier son propre point de vue » (SAO 20) ;

e entretenir « la liberté par rapport aux préjugés, aux attachements excessifs a ses idées, a des
modes de pensée rigides ou erronés, a des dispositions qui exacerbent la diversité des points
de vue » (SAO 20).

c) S’investir dans la mission du prieuré

277.81. Vivre en fréres une mission commune - qu'il s'agisse de celle du prieuré ou d'une mission
partagée par deux ou plusieurs freres - constitue un moment fort de notre fraternité et un lieu de
formation personnelle et communautaire. Nous voulons apprendre a travailler ensemble et a donner
le témoignage de notre unité fraternelle dans des activités apostoliques communes. Que ce soit dans
la joie ou au milieu des épreuves, la mission commune nous donne l'expérience pléniére d'une
communauté de disciples missionnaires.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra, en plus des moyens mentionnés dans le
chapitre sur la formation apostolique :
e tenir sa place dans la mission commune du prieuré et s'intéresser aux apostolats portés par
d'autres fréres ;
e soutenir le zeéle de ses freres en prétant I'oreille a ce qu'ils racontent de leur mission, en les
aidant a identifier leurs dons et en confortant leur espérance.

§3. La communauté profitera grandement d'une relecture commune des apostolats
communautaires, pour célébrer les merveilles du Seigneur, affermir ce qui est bon et réviser ce qui doit
I'étre.

5. S’insérer dans I’histoire du prieuré

a) Connaitre I'histoire du prieuré

278. 81. Il appartient a chaque frére, en vue de devenir une pierre vivante de son prieuré, d'en connaitre
I'histoire (fondation, premieres missions, événements marquants, personnes importantes pour
I'histoire du prieuré, Famille Saint-Jean locale, etc.) et de travailler avec le chapitre conventuel a rendre
grace pour les merveilles accomplies tout en devenant de plus en plus lucide sur les influences - parfois
négatives - du passé.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e développer la conscience du fait que toute communauté a sa propre histoire et que celle-ci
croise I'histoire de chacun de ses membres ;

e S'intéresser au récit que font ceux qui sont assignés dans le prieuré depuis plus longtemps que
lui ou les personnes proches du prieuré (oblats, amis), et se mettre a I'écoute du récit que la
communauté fait de sa propre histoire ;

e lire I'histoire du prieuré comme une histoire sainte, en y discernant la conduite de Dieu et le
chemin de salut qu'il fait parcourir a la communauté.

83. De son c6té, la communauté du prieuré :

e fera mémoire de son histoire par une action de grace permanente pour les événements du
quotidien dans la liturgie communautaire, par des échanges fraternels sincéres et vrais sur les
événements marquants de la vie de la communauté, par la célébration des anniversaires du
prieuré ;

e prendra le temps de transmettre l'histoire du prieuré et de ses missions aux fréres
nouvellement assignés et veillera a I'établissement des coutumiers ;

e mettra régulierement a jour ses archives.

126



b) Prendre sa place dans I'histoire présente du prieuré

279. Afin de prendre sa place dans la vie et la mission du prieuré, chaque frére adapte son engagement
au moment particulier que vit la communauté dans laquelle il est assigné. Certaines étapes nécessitent
une attention particuliére :

a)

b)

d)

En temps de fondation : Lors de la fondation d'un prieuré, nous voulons apprendre a mettre en
place les conditions nécessaires pour former une vraie communauté fraternelle et accueillir les
appels de Dieu pour la mission. A cette fin, chacun pourra :

o prendre le temps de |'écoute et de la découverte, qui passe autant par la connaissance
de la réalité ecclésiale que par celle du terreau humain dans lequel le prieuré s'insére
(visite de la région, rencontres et apprivoisement des personnes, apprentissage d'une
langue et des us et coutumes) ;

o prendre le temps du discernement et de I'ajustement, pour qu'avec le nouveau prieuré
naisse également une nouvelle communion de fréres qui fagonne son équilibre propre
de vie religieuse et missionnaire ;

o s'investir pour que le bon fonctionnement du chapitre conventuel permette une
démarche réelle de discernement communautaire.

En temps d'assignation : Lorsque la composition de notre prieuré se renouvelle, nous sommes
appelés a construire de nouvelles relations, a forger de nouvelles habitudes et a mettre en
ceuvre une nouvelle organisation afin que chacun puisse trouver sa place dans la communauté.
Pour franchir cette étape récurrente, chaque frére pourra:

o Vvérifier sa disponibilité a la nouveauté, travailler a accepter le changement extérieur et
les ajustements intérieurs qu'il implique ;

o s'interroger avec ses freres sur I'élan et la mission du prieuré pour tirer profit de la
situation et chercher comment batir ensemble l'avenir.

Le changement de prieur : Cette étape est a la fois un moment de joie, d'espérance et de crainte ;
elle requiert de chaque frére accueil et disponibilité pour le nouveau prieur et pour les
changements qui pourraient survenir dans la conduite du prieuré. Certaines situations
demandent une attention particuliére ; c'est le cas lorsque le frére prieur exerce ce service pour
la premiére fois ou lorsqu'il a été difficile de trouver un frére pour ce service. Pour traverser
positivement cette étape, chacun pourra :

o revisiter sa pratique des vceux tout comme son juste positionnement face au frére
supérieur ;

o travailler avec ses fréres a redonner un élan a la vie fraternelle : nos relations sont-elles
saines ? Que voulons-nous vivre ensemble ?

Quant a lui, le prieur pourra chercher a se mettre en tenue de service, prendre le temps de
découvrir chaque frére du prieuré ainsi que la réalité de la vie communautaire et de la mission.

En temps de crise du prieuré : L'investissement de chacun est alors capital. La communauté
ébranlée dans son équilibre a souvent besoin de soutien pour traverser la crise et trouver une
issue positive, si cC'est possible. Afin de participer a la résolution de la crise, chaque frere pourra :

o se faire artisan de paix, en étant conscient que les crises font régulierement partie de
la vie des personnes et des groupes dont elles permettent la croissance ;

o prendre le temps de I'écoute de chacun, participer avec le chapitre conventuel a
I'analyse des raisons de la crise et a I'élaboration des moyens pour en sortir ;

o mettre en ceuvre une communication bienveillante et non-violente pour favoriser le
bon fonctionnement du prieuré.

127



e) En temps de fermeture : méme si elle est comprise et percue comme nécessaire, la fermeture
d'un prieuré est une situation douloureuse tant pour les fréres qui y vivent ou y ont vécu, que
pour les personnes qui y sont liées. Chacun est alors amené a vivre comme un processus de
deuil qui demande du temps ainsi qu'un accompagnement personnel et communautaire
spécifique. Les fréres doivent pouvoir compter sur I'écoute et la présence de leurs supérieurs,
comme de personnes extérieures a la Congrégation, si le besoin s'en fait ressentir. Pour
négocier cette étape délicate, chacun pourra:

o participer avec ses freres a la relecture de I'histoire commune pour y déceler la fidélité
de Dieu dans ce qui pourra sembler un échec;

o exprimer ce qu'il a vécu et vit actuellement, en vue de nommer et de surmonter les
difficultés, tristesses et angoisses ;

o garder a l'esprit I'idée que la fermeture du prieuré ne rend pas vain le don que chaque
frére y a fait de lui-méme pour la mission ;

o préparer une transition paisible et accompagner les proches du prieuré dans l'accueil
de la réalité qui suivra la fermeture.

IV. SE FORMER A LA GOUVERNANCE

280. Bien que l'apprentissage de la gouvernance concerne particulierement ceux qui exercent
lautorité ', chaque frére tirera profit d'une initiation au gouvernement qui vise « une participation
convaincue et personnelle & la vie et & la mission de la communauté » (RC 14). L'enseignement de I'Eglise
sur la vie religieuse souligne la nécessité de s'engager pour « la participation appropriée des membres
dans le gouvernement de l'institut, le partage de la responsabilité et I'exercice de la subsidiarité »'%.
Cela réclame de connaitre les institutions de la Congrégation (1), de prendre sa part dans le
discernement communautaire de son prieuré (2) et de pratiquer la subsidiarité dans toutes les
responsabilités qu'il exerce (3).

1. Connaitre les Institutions de la Congrégation et y prendre part

281. 81. « Les différents chapitres (généraux, régionaux, conventuels...) jouent un réle important pour
répondre a notre appel commun» (CG2022); nous cherchons a nous engager dans leur
fonctionnement, a connaitre nos droits et devoirs concernant le gouvernement de la Congrégation ou
de la Province et a les exercer.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e s'intéresser au fonctionnement de la communauté, et au minimum connaitre les lieux des
Constitutions et du Code de droit canonique ou il peut trouver les références qui régissent sa
collaboration au gouvernement de la Congrégation ou de la Province ;

e prier pour le gouvernement de la Communauté et se disposer a participer aux différents
chapitres de la Province ou de la Congrégation ;

e 0béir de maniére éclairée aux Constitutions et aux décisions du Chapitre général ;

e coopérer de maniére ajustée avec les autorités du prieuré, de la Province et de la Congrégation.

2. Prendre part au Chapitre conventuel

282. 81. Lieu éminent de la construction de la communauté, le chapitre invite chacun a de nombreux
déplacements intérieurs. Nous cherchons a écouter I'Esprit-Saint avec nos fréres dans le discernement
communautaire afin d'approfondir notre obéissance a Dieu.

144 Voir la section suivante.
145 CIVCSVA, Eléments essentiels de I'enseignement de I'Eglise sur la vie religieuse, 1983, n. 52 ; cf. PAUL VI, Motu proprio Ecclesiae
sanctae, 1966, n. 11, 18.

128



§2. Le bon déroulement du discernement communautaire implique le respect de certaines regles
qu'il est bon de connaitre et de mettre en ceuvre :

a) Avant toute décision, chaque membre du chapitre s'engage a la priere et a la réflexion
personnelle, et se dispose a « écouter ce que Dieu est en train de nous dire a l'intérieur de nos
situations » de communauté (VN 50). Chacun doit étre attentif aux attachements qui I'habitent,
afin que ceux-ci n'entravent pas son ouverture sincére a la volonté de Dieu dans le
discernement communautaire.

b) Le discernement du chapitre s'appuie «sur une information correcte et la clarification des
objections » (VN 20). Un engagement de chacun a la transparence est fondamental : tous les
membres du chapitre doivent avoir un acces égal aux informations nécessaires pour prendre
les meilleures décisions ensemble.

C) Le discernement communautaire suppose que chacun ait droit a la parole et s'engage a parler
authentiguement, a avoir une écoute attentive et a ne pas imposer ses idées. Une telle attitude
favorise la liberté de parole - notamment des plus jeunes ou des plus effacés - ainsi que la
critique constructive. On évitera de jouer sur la persuasion et de créer une logique des camps
qui « détruit la communion charismatique des Instituts et a une incidence négative sur le sens
d'appartenance » (VN 20).

d) Pour la qualité du discernement, il importe de parvenir a énoncer la question de facon simple
et de laisser chacun énoncer le pour et le contre, en s'empéchant, dans un premier temps, de
défendre une solution plus qu'une autre et en prenant au sérieux les propositions de chacun.

e) Lorsque les freres se heurtent a une divergence de point de vue, ils considéreront d’'abord cette
opposition comme un « dissensus fécond » qui nourrit leur discernement et ouvre a une prise
de décision créative.

f) Chacun doit étre prét a choisir et & s'engager dans ce qui a été décidé méme si ce n’était pas la
solution qu'il envisageait ou désirait en premier lieu.

g) Larelecture et I'évaluation de la prise de décision ainsi que de sa mise en ceuvre dans le temps
font également partie du processus de discernement en communauté. Cette mise a I'épreuve
du temps permet de vérifier si la décision prise est bonne.

3. Apprendre a mener un groupe et a pratiquer la subsidiarité

283. §1. La subsidiarité « figure parmi les directives les plus constantes et les plus caractéristiques de la
doctrine sociale de I'Eglise »'#¢ ; elle comprend un versant positif - la confiance dans les niveaux
intermédiaires de décision et la valorisation de leur compétence - ainsi qu'un versant négatif -
I'obligation pour l'autorité supérieure de ne pas supplanter linitiative, la liberté, la responsabilité et
I'autorité légitime des niveaux intermédiaires. Le choix de vivre la subsidiarité « comme exercice de
confiance réciproque et de collaboration généreuse de tous et avec tous» (VN 31) fait partie du
témoignage prophétique de la vie consacrée.

82. Quels que soient la charge que nous exercons et le niveau de responsabilité qui nous est confié
- a l'intérieur de la Communauté ou dans un autre groupe -, nous cherchons a mettre en ceuvre le
principe de subsidiarité, en apprenant a déléguer, en favorisant la coresponsabilité et en accordant les
espaces de juste autonomie correspondants, en exercant nous-mémes avec sérieux les obligations qui
correspondent a notre propre niveau de responsabilité.

83. Un frére qui veut approfondir sa pratique de la subsidiarité pourra :

146 CONSEIL PONTIFICAL « JUSTICE ET PAIX », Compendium de la doctrine sociale de I'Eglise, 2004, n. 185.

129



e veiller a garantir 'autonomie légitime de décision des personnes ou des groupes sur lesquels il
a autorité et s'employer a reconnaitre que chaque frére, chaque personne et chaque corps
intermédiaire a quelque chose d'original a offrir a la communauté'’ ;

e éviter un exercice excessivement vertical de I'autorité - parce qu'il entre en contradiction avec
la pratique de la subsidiarité ;

e travailler a un exercice de la subsidiarité qui, grace au respect de la compétence propre de
chacun, maintienne la communion entre tous les échelons ;

e éviter les recours a l'autorité supérieure qui ne sont pas nécessaires et court-circuitent les
échelons intermédiaires.

V. ASSUMER DES CHARGES D’AUTORITE AU SEIN DE LA CONGREGATION

284. Notre style de gouvernance, qui implique I'élection des prieurs et une durée de mandat limitée,
conduit de nombreux fréres a assumer successivement des responsabilités au service de la
Congrégation, de la Province ou des prieurés. La Congrégation pour les Instituts de vie consacrée a
récemment constaté que la responsabilité du gouvernement, «si fondamentale dans la vie des
communautés », «est parfois confiée dans limprovisation et réalisée de maniére inadaptée et
défaillante » et qu'«il devient de plus en plus important d'inclure dans la formation continue une
initiation sérieuse au gouvernement » (cf. VN 16).

1. Formation permanente des prieurs

285. 81. Le gouvernement du prieuré s'exercant d'abord de maniere collégiale a travers le chapitre
conventuel, la formation a la gouvernance n'est pas réservée aux prieurs ; mais I'exercice de l'autorité
réclame une initiation propre. En plus des éléments déja précisés dans le chapitre 4 concernant
I'investissement du prieur dans la formation de chaque frére et de la communauté dans son ensemble,
le service de l'autorité requiert des prieurs une présence fidéle au milieu de leurs fréres, ainsi que la
capacité d'animer la vie communautaire en lien avec le chapitre conventuel.

82. Pour approfondir sa formation, chaque prieur pourra chercher a:

e exercer sacharge comme un frére au milieu de ses fréres et prendre soin de chacun -y compris
de lui-méme -, évitant de privilégier le bien d'un seul frére au détriment des autres ;

e servir le bien de la communauté dont il est responsable en se mettant a I'écoute de ses freres,
conscient que le dialogue fraternel - y compris dans le chapitre conventuel - 'aidera a assumer
sa fonction de mieux en mieux, a ajuster son positionnement, a servir le bien commun et le
bien de chacun;

e améliorer ses compétences en administration ainsi qu'en gestion des réunions et des
personnes. Bien que la charge de prieur ne se réduise pas a un exercice de leadership, ces
compétences de bases rendront son service plus aisé pour lui et pour la communauté ;

e pratiquer la subsidiarité, savoir prendre soin de lui-méme et se reposer pour tenir bon dans la
durée;

e mettre en ceuvre une supervision, soit en rejoignant un groupe partage entre supérieurs, soit
en trouvant un superviseur pour relire |I'exercice de sa charge.

83. De son c6té, le Prieur provincial soutiendra les prieurs en :

e leur fournissant les outils et I'écoute nécessaires a leur service et en les aidant a relever les
enjeux des relations humaines et spirituelles que leur charge implique ;

o définissant les conditions de leur formation et de leur accompagnement selon le vade-mecum
établi par la Congrégation ;

e réunissant régulierement les prieurs pour les écouter et leur permettre d'échanger entre eux ;

47 Idem, n. 187.

130



e établissant des sessions de formation des prieurs dont le programme et la fréquence seront
fixées dans chaque ratio formationis provincialis.

84. Une bonne coopération du prieur avec le chapitre conventuel est un élément régulateur dans
la gouvernance de chaque prieuré. La fluidité des relations, le dialogue et le partage d'information
permettent d'éviter des situations extrémes : abus de pouvoir, jeux psychologiques, pressions etc.

2. Formation des freres qui sont prieurs pour la premiere fois

286. 81. Pour accompagner les freres qui sont élus ou nommeés prieurs pour la premiére fois, une
formation leur sera prodiguée par la Province ou la Congrégation pendant les mois qui précedent le
commencement de leur charge ou au cours de leur premiére année de service. Pour la mise en place
de cette formation, on recourra volontiers a une coopération inter-Instituts ; dans ce cas, on veillera
toujours a ce que le charisme de chaque institut soit respecté.

82. Le but de cette formation est de donner aux nouveaux prieurs quelques points de repéres
fondamentaux sur ce que représente leur charge. Elle comprendra toujours :

e un travail de connaissance de soi (Quel type de leader suis-je ? Quelles représentations
inconscientes de l'autorité et de la communauté me conduisent-elles de l'intérieur ?) ;

e un éclairage théologique et spirituel sur le sens de la charge qui lui est confiée et sur la maniére
dont elle peut étre un chemin de sanctification pour lui et un service éminent pour ses freres ;

e une formation de base sur 'accompagnement fraternel et le discernement communautaire ;

e une initiation aux fondamentaux du droit de 'Eglise et de la Communauté sur l'autorité ;

e quelques notions concernant la responsabilité de I'autorité dans le rapport avec I'Eglise locale
et les autorités civiles ;

e des éléments de déontologie concernant la gestion transparente des ressources financieres ou
matérielles ;

e une sensibilisation a la nécessité d'un bon archivage des documents administratifs ainsi que
des actes du chapitre conventuel.

§83. Le Prieur provincial veillera avec une attention bienveillante a soutenir de plus prés les fréres
qui exercent la charge de prieur pour la premiére fois. Au cours de leur premiére année de priorat, il
est recommandé aux nouveaux prieurs de s'entourer des conseils d'un frére plus expérimenté et de
mettre en place un réseau de conseil suffisant pour accompagner et relire les premiéres expériences
délicates. Les freres plus expérimentés se rendront disponibles dans ce sens.

3. Formation des prieurs provinciaux

287. 81. La formation des prieurs provinciaux réclame l'acquisition de certaines compétences qui sont
énumérées dans le vade-mecum des provinciaux. En plus des dispositions spirituelles liées a 'exercice
de son service, chaque provincial gagnera grandement a se former sur :

e lasupervision des prieurés de sa Province quant au discernement de leur identité propre et de
leurs objectifs d’action (vie commune et mission) ;

e la conduite des visites de prieuré ;

e la prise en compte des enjeux de la gestion des ressources humaines dans la pratique des
assignations ;

e la supervision du fonctionnement collégial des chapitres conventuels de la Province ;

e [larbitrage et la médiation des crises.

82. Pour approfondir sa compétence et accomplir son service dans I'écoute du Seigneur, chaque
prieur provincial pourra :

e consacrer du temps a sa formation permanente et participer chaque année a au moins une
session de formation ;

131



e rechercher les lieux de formation et d'accompagnement qui pourront soutenir sa compétence
de gouvernement (lectures, groupes de partage et de relecture, coaching, sessions de
formation, supervision...);

e entretenir une attitude spirituelle d'écoute, veillant a créer un climat propice aux retours et
critiques éventuelles de la part des fréres de leur région, encourageant ceux-ci a lui parler.

§3. Le Prieur général veillera a ce que la participation a des programmes de formation ou
d'accompagnement des provinciaux, dans la durée, soit vraiment effective.

VI. DEVENIR DES HOMMES DE COMMUNION

288. « En vertu de I'affinité qui existe entre la vie religieuse et le mystére [de I’Eglise], (...)les religieux(...)
sont appelés & étre dans I'Eglise et dans le monde des experts de communion, témoins et artisans de
ce projet de communion qui se trouve au sommet de l'histoire de 'lhomme selon Dieu » (Pl 25). Nous
cherchons donc a devenir des hommes de communion, en «[développant] la spiritualité de la
communion d'abord a l'intérieur de [notre Congrégation], puis dans la communauté ecclésiale et au-
dela de ses limites » (cf. VC 51), et en incarnant l'unité et la charité par des initiatives concrétes.

1. Vivre une spiritualité de communion

289. §1. Vivre en fréres nous conduit a déployer une spiritualité de communion. Celle-ci « consiste avant
tout en un regard du coeur porté sur le mystére de la Trinité qui habite en nous, et dont la lumiére doit
aussi étre percue sur le visage des fréres qui sont a nos cétés »'*8, Notre formation doit nous permettre
de contempler la communion trinitaire qui est a la racine de I'Eglise, de « devenir les instruments de
I'amour [du Christ] et les constructeurs du Royaume en communion avec toutes les autres vocations
dans I'Eglise » (RC 21).

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e trouver dans la communion un principe directeur de sa croissance spirituelle et de son
engagement pour 'Eglise et pour le monde'®, et faire de la vie communautaire une école de
charité pour progresser dans 'amour et le service envers Dieu et les fréres (cf. VFC 35) ;

e entretenir « un rapport effectif et affectif avec les Pasteurs, avant tout avec le Pape, centre de
['unité de I'Eglise, et avec son Magistere » (RC 32);

e travailler a un climat de communion dans lequel, « les prétres, les religieux et les laics, loin de
s'ignorer réciproquement ou de s'organiser uniguement en vue d'activités communes, peuvent
retrouver le juste rapport de communion et une expérience renouvelée de fraternité
évangélique et d’émulation charismatique mutuelle, dans une complémentarité toujours
respectueuse de la diversité » (RC 31);

e faire sienne « la capacité de la communauté chrétienne de donner une place a tous les dons de
I'Esprit »'° et accueillir chaque vocation comme un don de Dieu.

2. Batir la communion au sein de la Famille Saint-Jean

290. 81. Au-dela du cadre de la Congrégation des Fréres, notre mission de vivre en hommes de
communion s'applique d'abord a la Famille Saint-Jean. Nous cherchons ainsi a devenir artisans de
communion au sein de notre propre famille spirituelle en batissant des liens de fraternité et de
coopération avec les Sceurs Contemplatives, les Sceurs Apostoliques et les Oblats de Saint-Jean, au
service de I'Eglise et de sa mission.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

148 JEAN-PAUL II, Novo millennio ineunte, n. 43
49 Idem.
50 jdem, n. 46.

132



3.

édifier la communion dans la Famille Saint-Jean, en respectant les états de vie respectifs et les
charismes propres des Sceurs et des Oblats, en accueillant leurs différences a notre égard
comme un enrichissement a notre charisme et a notre vocation ;

créer des occasions de rencontre et de coopération fraternelle pour incarner cette communion;
appliquer mutatis mutandis 'ensemble des recommandations de ce chapitre a ses relations avec
les Sceurs et les Oblats.

Devenir signe de communion pour I’Eglise

291. §1. « La fraternité est le premier évangile et le plus crédible que nous puissions raconter »''. Notre
maniére de vivre ensemble doit devenir un témoignage (cf. Jn 13, 35), un signe de la communion voulue
par le Christ. « On crée ainsi le climat caractéristique de I'Eglise comme famille de Dieu, un milieu qui
facilite la connaissance réciproque, le partage et la contagion des valeurs qui sont a l'origine du choix
de donner sa propre vie a la cause du Royaume » (RC 16).

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

4.

apprendre a honorer dans le prochain « ce Dieu dont nous sommes devenus les temples »'>2;
ceuvrer a « humaniser nos communautés » en sachant « prendre soin de I'amitié entre [nous],
de la vie de famille, de 'amour entre [nous] »"'%3;

travailler a ce que la priére liturgique des Heures et la célébration de I'Eucharistie puissent
devenir « maison et école de la communion » (RC 25) ;

faire de notre vie commune interculturelle « un témoignage de l'universalité du message
chrétien » (RC 29).

Etre artisan du projet divin de communion pour le monde

292. 81. La formation communautaire doit conduire également a prendre notre place dans chaque
communauté dont nous faisons partie: diocése, communauté paroissiale ou éducative, famille,
quartier, etc. Elle doit nous rendre artisans de l'ceuvre de communion de I'Eglise dans les domaines de
I',ecuménisme, du dialogue interreligieux (cf. VC 102) et de la fraternité universelle.

§2. A cette fin, chaque frére pourra :

faire de notre vie de communion fraternelle « une proposition de coexistence fraternelle entre
les peuples » (RC 18);

développer une « nouvelle imagination de la charité (...) dans le dialogue cecuménique et
interreligieux » (RC 4) ;

s'engager dans « un amour actif et concret envers tout étre humain », en prenant conscience
que « la charité s'ouvre par nature au service universel »'4,

51 CIVCSVA, Réjouissez-vous. Lettre circulaire destinée aux consacrés, 2014, n. 9
152 Regle de Saint Augustin, |, 8 ; cf. RC 29.

153 CIVCSVA, Réjouissez-vous, n. 9

154 JEAN-PAUL 11, Novo millennio ineunte, n. 49.

133



Chapitre 12 :
FORMATION APOSTOLIQUE

293. 81. Le témoignage apostolique est une dimension constitutive de notre vie de baptisé et de
consacré (cf. VC 72). Que ce soit par 'action ou par une union secréete du cceur, tout dans notre vie doit
nous permettre de participer a la mission du Christ, « le témoin fidéle et véridique » (Ap 1, 5; 3, 4), et de
nous associer a son sacerdoce prophétique et royal par lequel il glorifie le Pére et sauve les hommes
(cf.Jn17,4; 3,17). Notre engagement dans la mission s'appuie donc sur toutes les dimensions de la
formation et les dynamise : « Le désir d'étre au service de la mission de I'Eglise habite les autres
dimensions de notre vie » (CG 2019).

§2. Nous cherchons ainsi a entrer dans les sentiments du coeur du Christ Apétre () pour répondre
de la maniére la plus ajustée possible aux appels de I'Eglise (Il), transmettant aux autres ce que nous
avons contemplé (Ill), animant dans un esprit de service les communautés chrétiennes qui nous sont
confiées (IV). A cette fin, nous apprenons & développer un véritable discernement spirituel apostolique,
scrutant la volonté de Dieu et les appels de son peuple (V), et nous nous engageons dans la durée en
apprenant a nous renouveler et a consolider notre formation (VI).

|. COMMUNIER AU CCEUR DU CHRIST APOTRE

294. Envoyé par le Pére et consacré dans la vérité, Jésus est le modéle que nous voulons suivre dans
notre apostolat. Tout au long de notre vie, par la fréquentation de la Parole vivante de Dieu, la priére et
I'écoute de I'Esprit, nous voulons laisser Jésus faconner notre coeur a I'image de son coeur d'Apotre. La
priere que Jésus adresse a son Pére lors de sa derniére Heure (cf. Jn 17) donne le ton de tous nos
engagements apostoliques et guide nos intentions profondes.

1. Participer a la compassion du Christ Bon Pasteur

295. §1. Afin de maintenir une communion vivante avec le Christ dans notre apostolat, nous cherchons
avant tout a conformer nos intentions aux sentiments du Christ Bon Pasteur, qui a donné librement sa
vie pour les hommes (cf. Jn 10, 18).

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra méditer les évangiles et chercher a entendre
dans I'Esprit 'amour qui anime le coeur du Bon Pasteur pour ses brebis.

2. Participer au zele du Christ Apbtre

296. 81. Afin de participer au zéle du Christ et a son ardeur pour rendre témoignage a la vérité, nous
voulons développer a sa suite une créativité et une audace apostoliques. Nous cherchons ainsi: a
entendre les cris qui s'élevent du monde et la soif que les hommes ont de Dieu, de sa lumiére, de sa
justice, de son amour; a répondre aux attentes des hommes, non en raison d'une ambition humaine,
mais pour la cause de I'Evangile (cf 1 Co 9, 16) ; & devenir participants de la mission du Christ prophéte.

§2. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra®™>:

15511 est utile de rappeler que dans ce chapitre, comme dans toute la deuxiéme partie, cette formule introduit des
suggestions de cheminement concret pour mettre en ceuvre l'objectif de formation prescrit dans le premier paragraphe.

134



e aller alarencontre des personnes et des communautés et se mettre a I'écoute de I'Esprit-Saint
pour découvrir leurs désirs spirituels profonds ;

e transformer le zéle de la jeunesse en une ferveur persévérante qui permet de ne pas se
décourager face aux manques de résultats apparents. Mdri par de longues années de vie, Jean
se présente lui-méme dans I'Apocalypse comme notre compagnon dans la persévérance et
dans I'épreuve (cf. Ap 1, 9) ;

e s'appuyer sur la sagesse de la Croix qui fait espérer les fruits au-dela des échecs et des
contradictions, et nourrir une espérance eschatologique en Celui qui fait «toutes choses
nouvelles » (Ap 21, 5).

3. Intercéder avec le Christ Grand-Prétre

297. 81. Le Christ nous invite a intercéder avec lui pour tous les hommes et a faire descendre sur eux
les bénédictions de Dieu; il veut faire émerger en nous un cceur sacerdotal. En réponse, nous
apprenons a nous unir a l'intercession du Christ pour le monde.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e pratiquer l'intercession dans la célébration de I'Eucharistie, la Liturgie des Heures, la récitation
du Rosaire et l'oraison ;

e méditer sur l'intercession du Christ dans les évangiles et s'imprégner de la grande priére du Fils
bien-aimé a son Pére (cf. |n 17);

e recourir al'exemple de la Vierge Marie médiatrice, en intercédant avec elle a Cana et au Cénacle,
en demandant la grace de devenir canal de bénédiction comme elle le fut a la Visitation.

. SERVIR L’EGLISE DANS SA MISSION

1. Recevoir notre mission de I'Eglise

298. Constitués disciples missionnaires par le baptéme, devenus signes prophétiques par notre
consécration religieuse, nous accueillons nos missions de I'Eglise par la médiation de nos supérieurs,
en conformité avec le charisme de notre Congrégation. Nous voulons apprendre a travailler au service
de I'Eglise, en respectant la délimitation de nos missions, en agissant dans la confiance et I'obéissance
a I'égard des Pasteurs de I'Eglise.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e recevoir son assignation et ses charges apostoliques comme un appel de I'Eglise et s'appuyer
sur la grace d'état ;

o faire sien les défis et les soucis des pasteurs locaux et de I'Eglise universelle en cherchant
comment mettre en ceuvre les différentes orientations pastorales ;

e bien reconnaitre la délimitation de sa mission, pour se garder de faire sa propre ceuvre.

83. Les autorités de la Congrégation favoriseront le sens de l'insertion ecclésiale en définissant
clairement les missions des fréres et, autant que possible, en rédigeant des lettres de mission apres un
dialogue avec les fréres eux-mémes et les acteurs de I'Eglise locale.

2. Prendre une attitude de serviteur

299. §1. Députés pour témoigner du Christ et de 'Evangile, nous sommes les « collaborateurs » de Dieu ;
par notre service apostolique, nous plantons ou nous arrosons, mais c'est Dieu qui donne la croissance
(cf. 1 Co 3,9). Quant a nous, nous avons conscience d'étre de « simples serviteurs » (Lc 17, 10). Nous
cherchons donc a cultiver une pauvreté intérieure a I'égard de notre apostolat et a nous défaire de toute
mainmise sur I'ceuvre de Dieu.

135



82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e sedonner vraiment dans les responsabilités qui lui sont confiées et croire en méme temps que
C'est I'Esprit qui est l'artisan principal de son apostolat ;

e persévérer et poursuivre ses efforts lorsque l'apostolat demande un dépassement, tout en
sachant aussi se reposer et reprendre des forces ;

e éviter de mesurer la fécondité de ses efforts a partir de critéres purement humains ou des seuls
résultats palpables et garder un coeur libre quant aux fruits de son apostolat ;

e veiller a rendre compte a l'autorité compétente de ce qu'il fait et de comment il le fait, et
remettre sa charge en fin de mandat, en s'effacant avec humilité.

3. Se former pour assurer un service qualifié

300. 81. Nous cherchons a accomplir les missions qui nous ont été confiées avec le sérieux qu'elles
réclament et apprenons a identifier les compétences spécifiques dont nous avons besoin pour remplir
notre mission (curé, éducateur en école, accompagnateur spirituel, responsable de la pastorale
sacramentelle et liturgique, accompagnateur de jeunes, etc.).

82. Pour accomplir un service compétent, chaque frere pourra suivre une formation spécifique si
c'est opportun (préalable ou en paralléle de l'activité), s'appuyer sur des évaluations ou des bilans
réguliers et se mettre réguliérement & jour (orientations actuelles de la mission de I'Eglise, moyens de
la pastorale, outils d’évangélisation).

83. Autant que possible, la Communauté donnera les moyens de se former et de se mettre a jour
a chaque fois qu'un frére recoit une nouvelle mission. La Province organisera régulierement des
sessions et des formations sur des questions touchant la pastorale et I'évangélisation. Les fréres
n'hésiteront pas a participer aux formations diocésaines ou a celles proposées par d'autres structures
de I’Eglise (Universités catholiques, centres de formation, etc.).

4. Apprendre a coopérer et a « sentir avec I'Eglise »

301. §1. Parce que le service de I'Eglise et la mission sont des actions communautaires par nature, nous
cherchons & développer en nous un sentire cum Ecclesia, C'est-a-dire « une solidarité active avec I'Eglise,
qui provient du cceur, un sentiment de fraternité avec les autres membres fidéles et avec I'Eglise tout
entiére, et de ce fait un instinct pour percevoir quelles sont les nécessités de I'Eglise et les dangers qui
la menacent. (...) [Cette attitude indispensable] unit tous les membres du peuple de Dieu dans leur
pelerinage »'°¢, Elle leur permet de « marcher ensemble » sur le chemin de I'évangélisation. Apprendre
a coopérer dans I'Eglise est un élément fondamental de notre formation apostolique permanente.

82. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e convertir ce qui reléve en lui de l'individualisme et du cléricalisme pour s'engager dans une
spiritualité de communion et une pratique ecclésiale vraiment synodale ;

e obéir dans son activité missionnaire a la « sagesse juridique » de I'Eglise, qui en posant des
reégles précises « repousse les tentations d'arbitraire et de prétentions injustifiées »'> ;

e s'efforcer de devenir de bons collaborateurs avec les autres ouvriers dans la vigne du Seigneur
et pratiquer la subsidiarité ;

e veiller a ce que les structures de collaboration ne soient pas une coquille vide, mais qu'elles
soient animées par une spiritualité de communion reposant sur une « conversion du cceur et
de l'esprit » ainsi qu'« un entrainement ascétique a l'accueil et a I'écoute réciproque »'%8,

156 COMMISSION THEOLOGIQUE INTERNATIONALE, Le sensus fidei dans la vie de I'Fglise, 2014, n. 90.
57 JEAN-PAUL II, Novo millennio ineunte, n. 45.
158 Cf, COMMISSION THEOLOGIQUE INTERNATIONALE, La synodalité dans la vie et dans la mission de I'Eglise, 2018, n. 107.

136



Il. TRANSMETTRE AUX AUTRES CE QUE NOUS AVONS CONTEMPLE

302. 81. L'expérience spirituelle propre au charisme de notre Institut nous fait toucher la présence de
Dieu comme un don qui nous fait vivre et que nous voulons transmettre. Toute notre mission est
marquée par la dynamique exprimée par le prologue de la premiere épitre de Jean : « Ce qui était depuis
le commencement, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de Nos yeux, ce que Nous avons
contemplé et que nos mains ont touché du Verbe de vie, nous vous 'annongons »'>,

82. Pour entrer dans ce style particulier d'apostolat, nous voulons témoigner d'une foi vivante qui
émane d'une rencontre, et développer une discipline afin de transmettre la vérité du Seigneur
contemplé et non pas nos simples opinions. La rencontre de Jésus avec la Samaritaine est une référence
paradigmatique pour notre vie apostolique.

1. Se laisser évangéliser soi-méme et témoigner de ce que nous avons vu

303. 81. Notre formation apostolique s'enracine dans une rencontre vivante avec le Christ. En nous
laissant rejoindre par la mission du Christ, nous accueillons le dessein du Pére qui se manifeste en lui
et cherchons a en témoigner. Cela implique un va-et-vient constant entre I'évangélisation de soi et le
témoignage aux autres, et réclame que nous vivions notre vie religieuse comme une auto-évangélisation
constante : « Evangélisatrice, 'Eglise commence par s'évangéliser elle-méme » (EN 15).

82. En plus des moyens mis en ceuvre dans la formation spirituelle (chapitre 7), un frére qui veut
approfondir cet aspect pourra :

e se laisser remplir par la joie qui vient de I'Evangile et de la rencontre avec Jésus (cf. EG 1). Clest
elle qui nous pousse a évangéliser et nous donne un « élan intérieur que personne ni rien ne
saurait éteindre » (EN 80) ;

e s'appuyer sur la vigilance du cceur pour transmettre le message du Christ et de son Eglise et
non celui d'un autre;

e demander le sermo sapientiae dans son témoignage et sa prédication pour permettre a I'Esprit-
Saint de parler en lui et par lui.

2. Se former a 'accompagnement, I'enseignement et la prédication

304. L'accompagnement, l'enseignement et la prédication sont trois formes privilégiées d'action
apostolique qui servent la formation humaine et chrétienne selon notre charisme. Nous cherchons a
utiliser ces formes d'apostolats pour conduire au Christ les personnes qui nous sont confiées. Ces trois
formes d'apostolat, qui prennent des formes trés variées selon nos missions, font partie de notre
vocation ; c'est pourquoi chaque frére doit se former dans ces domaines a sa propre mesure, en
s'appuyant sur les éléments qui suivent et en n'hésitant pas a compléter sa formation par des lectures
ou la participation a des sessions proposées par I'Eglise locale ou d'autres instituts.

a) Se former a I'accompagnement

305. §1. L'accompagnement est un moyen éminent de la formation humaine et chrétienne, et une action
constitutive de I'évangélisation (cf. EG 24). Il recouvre des formes trés variées d'activité : la conduite
d'une équipe, d'un groupe ou d'une communauté ecclésiale, I'éducation chrétienne d'un groupe de
jeunes ou d'enfants, 'accompagnement pastoral en paroisse, I'écoute sacramentelle de la confession,
'accompagnement spirituel...

§2. Bien que tout frére ne soit pas appelé a exercer le ministére de 'accompagnement spirituel'®°,
tous doivent apprendre a accompagner les personnes dans leurs différentes activités apostoliques.

9Cf.1)n1,1-4; DV 1; Thomas D'AQUIN, Somme de théologie, II-11, Q. 188, a. 6.
60 Voir le document de la COFASA sur 'accompagnement.

137



Quelle que soit sa mission, chaque frere cherche donc a acquérir les qualités humaines et spirituelles
qui permettent de marcher avec les personnes vers le Seigneur.

83. Un frere qui veut approfondir cet aspect pourra :

e apprendre a équilibrer proximité et distance en sachant s'impliquer a I'égard des personnes
pour ne pas étre un spectateur froid et indifférent mais en cultivant le respect de lintimité de
leur conscience et de leur liberté ;

e réveiller en chacun « la soif de développer le meilleur de ce que Dieu a semé dans sa propre
vie» (EG171);

e chercher a conduire les personnes au point de maturité spirituelle et humaine qui leur permet
de prendre des décisions vraiment libres et responsables ;

e chercher a éclairer les personnes a partir d'une saine doctrine ;

e accepter les longues attentes et en développant la patience nécessaire a une bonne croissance
des personnes pour qu'elles avancent vers la pleine appropriation du mystére chrétien,
trouvent leur place dans I'Eglise et développent une activité missionnaire.

84. La Communauté s'engage a donner aux fréres en formation initiale un accompagnement
spirituel qualifié a la fois personnel et communautaire pour que I'accompagnement devienne une
maniére de vivre avant d'étre une mission. Dans les maisons de formation et dans les prieurés
apostoliques, nous cherchons a développer une attention particuliere a 'accompagnement fraternel et
au discernement spirituel en commun. Tout frére doit recevoir une formation spirituelle, humaine et
intellectuelle qui lui donne une compréhension authentique de la croissance de 'homme dans ses
différentes dimensions et soutienne ainsi son travail pastoral.

b) Se former a la prédication

306. 81. La prédication prend de nombreux visages: homélie liturgique, retraites, récollections,
catécheése, exhortation au sein d’'un groupe de priére, dialogue avec le monde contemporain, etc. Elle
ne peut se réduire a un enseignement ou a la simple transmission d’'une information' ; elle a toujours
pour objet principal la Parole divine et doit susciter une véritable conversion ainsi que I'adhésion du
coeur a la Vérité révélée.

82. Pour approfondir notre pratique de ce ministére, nous apprenons a préparer nos prédications
de sorte que nous soyons capables de nous laisser conduire par I'Esprit-Saint autant dans la préparation
gu’au moment ou nous préchons.

83. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e se préparer par une écoute attentive de la Parole de Dieu ;

e chercher a parler avec son coeur et a laisser agir en lui I'Esprit-Saint, en apprenant a distinguer
entre une motion spirituelle et des intuitions passageres ;

e ne pas déguiser sa paresse dans la préparation en disponibilité a l'inspiration divine ;

e Vérifier que ses paroles répondent aux attentes profondes de ses auditeurs et que son discours
soit pédagogique et adapté ;

e travailler son style, son élocution et ses qualités oratoires pour faciliter la transmission.

84. Certains types de prédications réclament une formation spécifique :

a) L'homélie liturgique comprend essentiellement une dimension mystagogique, qui réclame de
faire le lien entre la Parole de Dieu, le mystére célébré et 'action liturgique qui est en train de
se dérouler. Chaque frere clerc doit &tre ouvert aux remarques, et revisiter périodiquement sa
conception et sa pratique de 'homélie a partir de formations, de livres ou des enseignements
de I'Eglise.

161 Cf. CONSEIL PONTIFICAL POUR LA PROMOTION DE LA NOUVELLE EVANGELISATION, Directoire pour la catéchése, 2020, n. 29 ; cf. BENOIT
XVI, Verbum Domini, n. 25.

138



b) La prédication de retraite se fonde sur la lecture de la Parole de Dieu ainsi que l'expérience
spirituelle et pastorale: il s'agit non seulement d'éclairer mais aussi de faire goQter aux
personnes la présence et 'amour de Dieu, de les aider a entendre les appels que Dieu leur
adresse, a choisir d'y répondre et de prendre les moyens en ce sens.

c) Se former a I'enseignement

307. 81. Enseigner demande non seulement une préparation doctrinale, mais aussi un engagement
pédagogique qui prend des visages différents selon les divers types d'activités : cours et conférences
envers différents auditoires, direction de séminaires, accompagnement des étudiants, publication
d'articles ou d'ouvrages, topos dans des camps ou avec des groupes divers etc. L'enseignement ne se
limite pas a un mode magistral mais peut prendre la forme de débats, de groupes de discussions, de
travaux dirigés, etc.

§2. L'enseignement est un moyen capital pour notre apostolat de formation humaine et chrétienne.
C'est pourquoi tout frére doit étre disposé a enseigner d'une maniére ou d'une autre. Pour nous former

progressivement, nous apprenons a discerner a qui nous nous adressons, ce que nous voulons
transmettre et comment nous voulons le transmettre.

83. Un frére qui veut approfondir cette compétence pourra:

2

o faire attention a qui il s'adresse, percevoir les caractéristiques de son auditoire, établir un
rapport de confiance avec lui, savoir le disposer a écouter avec bienveillance, mesurer son
expression, ses arguments et I'exposition de ses raisonnements a la capacité de 'auditoire ;

o faire attention a lui-méme : stress dans la préparation, sécurité personnelle nécessaire pour
enseigner en confiance, condition physique et psychologique, concentration et disposition
immédiate a I'enseignement, émotions avant, pendant et aprés I'enseignement, relecture de
I'expérience, etc.

e préparer le contenu avec sérieux et humilité, sans chercher non plus a briller et en acceptant
une certaine sobriété ;

e mettre en ceuvre les fondamentaux de la pédagogie de transmission :

o sedemander ce qu'on veut que les personnes aient retenu en quittant la séance ;

o mesurer la matiére a communiquer et le temps a employer en fonction de cela ;

o exposer en se concentrant sur le message central et en évitant de se perdre dans les
détails ;

o veilleraaccompagner la compréhension des auditeurs ou lecteurs par 'usage d’'un plan
et I'explicitation des questions clés qui animent le raisonnement ;

o apprendre a impliquer les personnes autant que possible par des questions, des
exemples, des interpellations, en vue d'éveiller leur intelligence et de maintenir leur
attention ;

o relire son exposition en vérifiant si les objectifs ont été atteints ;

e ne pas se mettre en position de sachant mais de chercheur, accepter la contradiction,
apprendre a recevoir les objections, se donner le droit de ne pas savoir répondre a une question
et susciter les retours critiques sur ses enseignements pour progresser ;

e discerner ce qui peut parasiter I'enseignement (conditions logistiques, état d'esprit de
I'auditoire, préparation insuffisante, difficulté personnelle, etc.).

3. Se soucier de ceux qui ont soif de formation

308. §1. Parce que « la soif de vérité est tellement enracinée dans le cceur de I'homme que la laisser de
coté mettrait I'existence en crise » (FR 29), nous apprenons a proposer des apostolats doctrinaux
appropriés (prédication et enseignement), qui permettent un certain accompagnement des personnes,
privilégient I'éducation a la vie d'oraison et a la vie sacramentelle, conduisent a un amour contemplatif
de I'Eucharistie, permettent de faire grandir chez les personnes la soif de sagesse, la pratique de la
miséricorde et 'amour des pauvres.

139



82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e rester en contact avec sa propre soif de formation, savoir la nourrir et en expérimenter les
bénéfices ;

e développer une écoute active pour aider les personnes a se dire et a exprimer leur soif
spirituelle ;

e ne pas hésiter a proposer des apostolats de formation, mais sans réduire la mission a cette
seule dimension et sans I'imposer aux personnes qui désirent ou ont besoin d'autre chose.

4. Apprendre a éveiller et a accompagner les vocations

309. §1. Chaque personne consacrée est, « de par sa nature, animatrice de vocations ; en effet, ceux et
celles qui sont appelés ne peuvent qu'appeler a leur tour. |l existe donc un lien naturel entre la formation
permanente et l'animation des vocations » (RC 16). En raison de la diversité culturelle, du contexte
socioculturel et du fréquent manque de maturité des candidats, la pastorale des vocations demande
aujourd’hui plus d'investissement. Il revient a chaque frére d'apprendre a éveiller les vocations et a leur
prodiguer 'accompagnement nécessaire aux premieres étapes de leur discernement.

82. Pour favoriser I'éveil et laccompagnement des vocations, chaque frére pourra :

e se former a un accompagnement qui conduise les personnes a entendre la ou le Seigneur les
appelle, en étant a I'écoute de leurs interrogations profondes, en respectant leur liberté et en
s'interdisant de discerner soi-méme la vocation des autres ;

e ne pas hésiter a parler de la vocation a la vie consacrée avec une audace évangélique, sans
tomber dans une logique de recrutement ni une trop grande timidité ;

e s'intéresser aux indications générales de I'Eglise locale concernant la pastorale des vocations ;

e éviter de travailler exclusivement en communauté et coopérer avec les équipes diocésaines ou
nationales de la pastorale des vocations.

83. De son c6té, chaque province veillera a :

e souligner la portée vocationnelle de toute activité apostolique et donner a tous les fréres une
formation sur la pastorale des vocations ;

e désigner des responsables ou promoteurs de vocations des prieurés et/ou des provinces qui
devront suivre des formations spécifiques pour leur mission ;

e développer un programme d’action qui aidera chaque chapitre conventuel a mettre en ceuvre
un esprit vocationnel adapté a son terrain de mission.

5. Apprendre a étre apOtre avec nos freres et a témoigner par notre
communion fraternelle

310. §1. Porter du fruit est une exigence essentielle de la vie chrétienne et ecclésiale (cf. Jn 15, 1-5). Nous
voulons y répondre en développant entre nous une « communion missionnaire », portant du fruit a la
fois par la mission et la charité fraternelle. Nous cherchons donc a nous engager ensemble dans le
témoignage, a développer un apostolat communautaire, a faire de notre communion fraternelle un
foyer de priére, de charité et de lumiére.

82. Pour approfondir cet aspect, chaque frére pourra :

e serendre attentif a mener ses activités apostoliques en lien avec les freres de son prieuré, a
participer a la mission apostolique de la communauté et a faire de son apostolat un lieu de
coopération fraternelle ;

e parler de ses apostolats avec ses fréres, en n'hésitant pas a partager ses expériences et a
demander conseil ;

e travailler a faire de son prieuré un lieu de priere et de communion pour qu'il soit une ressource
spirituelle pour son diocése et pour d'autres communautés chrétiennes'®? ;

162 Cf. Actes 2019, « Quelques éléments de notre charisme », n. Il.

140



e accueillir ce que le peuple de Dieu et les personnes proches du prieuré disent des relations
fraternelles et des apostolats communautaires.

83. Chaque chapitre conventuel profitera d'une évaluation réguliére de la maniere dont la vie
communautaire ou les activités apostoliques communautaires sont fécondes pour I'Eglise locale, ainsi
que d'une réflexion sur les moyens a prendre pour témoigner communautairement. Le prieur joue un
role capital pour soutenir le zéle dans cette dimension fraternelle de la vie apostolique.

84. Des expériences d'apostolats menés en commun doivent se faire d'une maniére choisie dés la
formation initiale pour enraciner et approfondir le sens du témoignage communautaire.

IV. SERVIR LES COMMUNAUTES CHRETIENNES

1. Apprendre a transmettre les éléments essentiels de la vie chrétienne

2

311.81. Nous devons apprendre a servir les communautés qui nous sont confiées en leur
communiquant les éléments incontournables de la vie chrétienne: initiation a la priére et aux
sacrements ; expérience de la communion fraternelle et amour de I'Eglise ; accueil de la Parole de Dieu
et enseignement de la foi; service a I'égard de la communauté chrétienne ou des plus faibles;
engagement dans la mission. Ces différents aspects doivent croitre simultanément ; cC'est en apprenant
a développer chacun de ces éléments pour lui-méme et en union avec les autres que nous conduisons
effectivement les disciples du Christ dans une démarche compléte.

82. Cela implique l'acquisition de certains talents apostoliques que nous devons développer dés la
formation initiale et approfondir au long de notre formation permanente. Chaque frére doit ainsi :

e connaitre la pastorale des sacrements et développer une pédagogie de la priére (liturgique ou
personnelle) ;

e savoir donner des repéres et guider les fidéles dans une lecture simple de la Parole de Dieu;

e savoir expliquer avec simplicité le Credo et la foi chrétienne, de maniére a ce que les personnes
comprennent qu'elles sont elles-mémes insérées dans l'histoire du salut ;

e savoir communiquer de maniére claire et vivante les principes de la morale chrétienne ;

e apprendre a conduire les gens a se donner dans le service, non seulement pour aider la
communauté chrétienne, mais aussi pour qu'ils en tirent un bénéfice pour leur croissance
personnelle ;

e favoriser la communion fraternelle en mettant les personnes en relation et étant acteur d'unité ;

e témoigner de son amour pour I'Eglise et apprendre aux fidéles & aimer I'Eglise, en y trouvant
leur place et leur mission;

e encourager l'engagement dans l'apostolat en appelant a la mission et en soutenant les
initiatives missionnaires des fidéles.

§3. Les éléments incontournables mentionnés plus haut se retrouvent dans toute vocation
chrétienne, y compris celle des Fréres de Saint-Jean ; notre charisme est ainsi une force pour guider les
fideles dans I'éducation de leur vie chrétienne. Nous apprenons toutefois a laisser chaque fidéle
découvrir comment se dessine son propre chemin spirituel au sein de I'Eglise.

2. Se mettre a I'écoute des besoins des personnes et des communautés que
nous servons

312.81. Nous voulons apprendre a nous insérer dans les communautés auxquelles nous sommes
envoyés et a identifier leurs besoins par une écoute attentive des personnes, de leurs coutumes et de
leurs traditions.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

141



3.

apprendre a se faire proche des gens, a connaitre ce qui fait leur vie, a entendre ce dont ils ont
besoin pour leur croissance chrétienne;

prendre conscience que le Seigneur est déja présent dans la vie des personnes et que
I'apostolat proposé s'inscrit dans une histoire que Dieu conduit mystérieusement ;

travailler a se percevoir lui-méme comme un membre du peuple de Dieu, « sans prétendre étre
supérieur, mais considérant plutdt "les autres supérieurs a soi" (Ph 2, 3) » (EG 271) ;

s'appuyer sur des enquétes et interroger les acteurs ecclésiaux locaux sur les communautés
chrétiennes pour connaitre les besoins, les appels spécifiques de chacun de ces groupes et la
formation nécessaire pour les accompagner ;

s'appuyer sur les bilans de fin d'activité ou de fin d'année afin de d'évaluer la qualité du travail
apostolique et d'améliorer sa maniére de répondre aux besoins des personnes et des
communautes.

Promouvoir les dons et les charismes

313. 81. Dans sa Providence, le Seigneur donne a chague communauté chrétienne tous les charismes
dont elle a besoin pour vivre, assurer sa mission et s'adapter aux situations qu'elle rencontre. Il
appartient & ceux qui sont chargés d'animer cette communauté, en lien avec les pasteurs de 'Eglise
locale, de reconnaitre, de discerner et de promouvoir les charismes des différents membres de ce corps
(cf. LG 12) - a commencer par les siens propres - et d'aider chacun a laisser I'Esprit agir en lui et au-dela

de lui.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

descendre en son coeur et identifier comment faire fructifier les graces qu'il a lui-méme recues
pour les autres - car c'est en discernant les charismes pour soi-méme qu‘on devient familier de
la maniére dont I'Esprit agit a travers ces dons spirituels ;

apprendre a identifier les fruits spirituels des initiatives et des actions des fidéles - pour eux-
mémes et pour les autres - et s'en servir pour reconnaitre leurs charismes a travers leurs
qualités humaines et au-dela d'elles ;

vérifier et valoriser les charismes en s'attachant a reconnaitre aussi bien les charismes
ordinaires du service, que les charismes extraordinaires (don des langues, prophétie, etc.);
accompagner les fidéles pour que l'exercice des charismes soit toujours «accompagné
d'humilité chrétienne, du courage de l'autocritique, de l'intention, prévalant sur toute autre
préoccupation, d'aider a I'édification de toute la communauté, au service de laquelle est placé
tout charisme particulier » (PDV 31);

garder a l'esprit et enseigner aux fidéles que « tous les charismes sont importants aux yeux de
Dieu et [que], dans le méme temps, aucun n'est irremplacable », de sorte que chacun prenne
conscience qu'il a besoin des autres, et que « chaque don recu se réalise pleinement quand il
est partagé avec les fréres, pour le bien de tous »'63,

§3. Ceux qui exercent le service de l'autorité aux différents niveaux de la Congrégation (général,
provincial, local) doivent veiller a discerner les charismes authentiques des fréres selon les critéres de
I'Eglise’®, & les accueillir avec joie et gratitude, a les promouvoir avec générosité, a les accompagner et
a exercer sur elles une vigilante paternité pour leur exercice ordonné dans la communion ecclésiale’®>.
L'expérience d'une bonne économie des charismes au sein de la Congrégation aidera chacun a régir la
vie des charismes dans les communautés qui lui sont confiées.

163 PAPE FRANGOIS, Audience générale du 1¢ octobre 2014.
164 Cf. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, luvenescit Ecclesia, n. 18.
165 Cf, Idem, n. 8-9.

142



4. Etre attentif aux jeunes, aux couples, aux familles, aux nécessiteux

314. Bien que notre mission nous mette au service de tout le peuple de Dieu, notre charisme nous
pousse de maniére particuliere vers les jeunes, les couples, les familles et les nécessiteux. Cette
attention demande un apprentissage et une formation permanente. Dans toutes les communautés qui
nous sont confiées nous accordons une attention particuliére a ces domaines sans négliger les autres
groupes et personnes.

a) Etre attentif aux jeunes

315. 81. Nous cherchons a apporter aux jeunes le soutien dont ils ont besoin dans leurs mdrissements
et leurs premiers engagements. Nous avons conscience que saint Jean est une icone évangélique qui
peut inspirer leur parcours, leur faire « découvrir la joie de 'amour et la vie en plénitude dans le don de
soi et dans la participation a 'annonce de la Bonne Nouvelle »%,

82. Pour mieux se préparer a cet apostolat, chaque frére concerné pourra:

e s'informer et demeurer attentif a I'évolution de la société et des jeunes’®;

e se mettre en posture d'accompagnateur, sachant se faire proche sans tomber dans la
familiarité, se positionnant en adulte et en religieux consacré au milieu des jeunes;

e apprendre a établir un cadre qui favorise leur croissance et garantit leur sécurité ;

e acquérir les qualités propres d'un éducateur de jeunes, et suivre une formation professionnelle
si la mission le demande.

b) Etre attentif aux couples et aux familles

316. §1. Attentifs au projet de Dieu sur le couple et la famille, nous voulons devenir pour eux des foyers
de priére, de charité et de lumiére. Nous travaillons a nous faire proche des familles en leur permettant
d'avoir un espace d'écoute, de faire une expérience chrétienne en famille et d'étre soutenu dans leur
mission d'éducation intégrale.

§2. A cette fin, chaque frére qui est chargé de s'occuper des familles pourra :

e leur apporter une formation simple, qui reprend les bases de la vie chrétienne et se connecte
facilement a la vie concrete ainsi que des criteres pour opérer un discernement évangélique a
I'égard de la culture ambiante et de la société contemporaine ;

e construire - avec les fréres du prieuré le cas échéant - un cadre qui leur permette de qualifier
leur vie chrétienne et favorise le ressourcement, a travers la priére, une charité simple, des
espaces de repos, etc. ;

e apprendre a mettre les familles en contact entre elles pour favoriser le soutien mutuel et
I'expérience communautaire de I'Eglise.

§3. S'occuper des familles, c'est aussi étre attentif au couple fondement de la famille, a ceux qui
s'acheminent vers le mariage, a ceux qui souffrent de leur célibat, a ceux qui éprouvent les difficultés
de la vie conjugale.

c) Etre attentif aux pauvres

317. 81. Nous reconnaissons dans les nécessiteux une image du Christ démuni sur la Croix, et voulons
entendre I'option préférentielle de I'Eglise pour les pauvres. Notre formation doit nous permettre de
nous « laisser évangéliser par eux (...) et d'accueillir la mystérieuse sagesse que Dieu veut nous
communiquer a travers eux » ; de « préter notre voix a leurs causes, mais aussi d'étre leurs amis, de les
écouter, de les comprendre » (EG 198).

82. Pour approfondir cet aspect, chaque frére pourra:

166 L es jeunes, la foi et le discernement vocationnel. Lineamenta du synode des jeunes, 2017, Introduction.
67 Sur 'accompagnement des jeunes, voir : PAPE FRANGOIS, Christus vivit (2019).

143



e reconnaitre qu'il est lui-méme un pauvre, éviter de se mettre dans une position haute et
accepter que les pauvres soient pour lui seigneurs et maitres ;

e prendre conscience de ce que les pauvres lui apportent et demander la grace de reconnaitre le
Christ en eux, méme lorsqu'ils paraissent peu attirants ;

e s'appuyer sur des communautés ou associations a I'expérience bien éprouvée pour trouver la
juste posture a leur égard et discerner l'aide a leur apporter ;

e accepter de donner une place dans son budget et son emploi du temps pour les imprévus qui
proviennent de leur demande.

5. Apprendre a animer un groupe

318. 81. Parce que beaucoup d'apostolats se font a travers des activités en groupe, chaque frere devra
acquérir 'art de conduire un groupe vers la maturité. Il nous faut développer une vision chrétienne sur
le groupe comme expérience communautaire de la fraternité et de 'Eglise et apprendre a discerner
comment intégrer les techniques d’animation de réunion, de délégation et de leadership.

82. S'il veut approfondir cet aspect, en plus des éléments mentionnés dans la formation
communautaire, chaque frere pourra :

e apprendre a connaitre ses dons pour discerner son style de leadership apostolique et savoir se
faire compléter;

e chercher a favoriser une expérience évangélique de la fraternité chrétienne en mettant en
ceuvre les principes chrétiens de gestion d'un groupe (recherche du bien commun, équité,
solidarité, prise en compte des plus faibles, respect de la subsidiarité, équilibre entre
miséricorde et justice);

e développer un savoir-faire quant aux relations de coopération (communication non-violente,
circulation de la parole et de I'information...) et a I'organisation (définition des objectifs, planning
d'activité, minutage des choses a entreprendre, préparation du lieu et des outils, prise en
compte de la qualité du milieu...) ;

e suivre une formation spécifique (animation de camps de jeunes, pastorale des familles, etc.).

V. FORMER SON DISCERNEMENT APOSTOLIQUE

319. 81. Le discernement est un moteur essentiel de notre formation apostolique. Il nous met dans une
attitude d'écoute de la volonté de Dieu, nous maintient dans une posture de service et nous donne une
certaine assurance de répondre aux appels de Dieu. Il implique d’apprendre a regarder, a interpréter et
a choisir.

§2. Se former au discernement permet de porter un jugement ajusté sur les situations changeantes
de la mission (1) et de se mettre a I'écoute du Seigneur et des besoins des personnes en menant un
véritable discernement spirituel, apostolique personnel (2) ou communautaire (3). La formation au
discernementimplique de savoir se donner du temps (4) et d'apprendre a relire les expériences passées
pour nourrir nos discernements futurs (5).

1. Mdrir son jugement pastoral

320. 81. Notre formation apostolique doit nous permettre d'accompagner la croissance des personnes
dans leur vie chrétienne et de les aider a reconnaitre les appels de Dieu sur elles. Cela réclame de notre
part le développement d'une prudence pastorale qui nous permet de juger les situations et de traduire
I'appel du Christ pour I'adapter dans la vie concréte des personnes en prenant en compte leur situation
et leur histoire, dans le respect de la loi de gradualité. Il s'agit non seulement de distinguer entre le bien
et le mal ou d'opposer le positif et le négatif mais surtout d'atteindre un discernement « évangélique »
- qui « nait de la force et la lumiére de I'Evangile, de I'Evangile vivant et personnel qui est Jésus Christ, et
grace au don de I'Esprit-Saint » (PDV 10). Le m{rissement du jugement pastoral est nécessaire a tous
les fréres qui accompagnent des groupes et des personnes.

144



82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

o se familiariser avec I'Evangile en le laissant susciter en son cceur la charité du Christ qui se
donne & I'Eglise et en lui laissant la possibilité de déterminer sa maniére de penser, de parler,
d'agir et d’entrer en relation apostolique ;

o chercher & témoigner de I'Evangile dans son intégralité en respectant la liberté des personnes,
en conduisant chacun vers une meilleure prise en compte de la loi chrétienne, en se rappelant
gu'en tout cas, sans la charité, ce qu'il pourra dire sonnera faux (cf. 1 Co 13);

e éclairer les consciences en prenant en compte : 1° I'objet et la valeur morale objective de I'acte ;
2° lafin et les intentions ; 3° les circonstances des actes et I'histoire de la personne;

e observer le chemin parcouru ainsi que celui qui reste a parcourir et pressentir le « tempo » de
la personne qui s'adresse a lui ;

o faire de son discernement pastoral un processus qui n‘est pas « fermé » mais est appelé a rester
dynamique et ouvert a de nouvelles étapes et décisions.

83. Parce que les situations pastorales sont concrétes, ceux qui sont chargés de la formation initiale
dans le domaine apostolique éviteront d'inventer de maniére virtuelle des cas de plus en plus
compliqués et théoriques qui engendrent discussions et débats; on favorisera plutdt I'analyse a
plusieurs de situations réelles dans la mouvance de 'Esprit-Saint qui éclaire toute réalité, dans le respect
de la parole de chacun et du mode d'agir et de penser d'autrui.

2. Apprendre a discerner les missions ou les orientations apostoliques

321. 81. Chaque frére qui regoit une mission doit apprendre a discerner quelles orientations donner a
cette mission et quel projet mettre en ceuvre. Le discernement spirituel apostolique nous permet de
repérer les opportunités et de discerner parmi elles celles qu'il convient de mettre en place pour que
nos activités apostoliques soient toujours plus ajustées au projet évangélique du Christ, aux
orientations de nos pasteurs et aux signes des temps.

§2. Le discernement apostolique implique plusieurs moments qu'il est possible de baliser:
I'examen de la situation, le choix d'une orientation, la priére, la décision de l'autorité et I'obéissance.

a) Examiner la situation

322. 81. Se mettre a I'écoute de I'appel de Dieu demande avant tout que I'on se rende attentif a la réalité
des choses, aux défis du monde, au cri des pauvres ; que I'on prenne conscience de ce que 'Esprit-Saint
est déja en train de réaliser; que l'on cherche a entendre Dieu. Nous travaillons aussi a recueillir les
données dont nous avons besoin et a nous appuyer sur une analyse de la situation la plus précise
possible ; cela demande un effort de réflexion qui peut s'appuyer sur des études sociologiques ou une
expertise.

§2. Cet examen du terrain doit étre mis en perspective avec les orientations pastorales de I'Eglise
universelle et locale, la mission de notre prieuré, le charisme de la Congrégation et nos propres
capacités personnelles et charismes.

b) Choisir en toute liberté intérieure

323. 81. L'analyse de la situation débouche sur une ou plusieurs propositions gu'il nous faut accueillir
avec disponibilité et détachement, en développant une sainte indifférence face au choix a faire parmi
les différentes possibilités qui s'offrent et au fait de les mettre en ceuvre ou non. Nous demandons alors
au Seigneur de nous aider a voir l'orientation apostolique qui prolongera son ceuvre déja en cours et
bénéficiera davantage a sa gloire ainsi qu'aux personnes a qui nous sommes envoyés. Cela demande
de développer une liberté intérieure et de renoncer a sa volonté propre pour se disposer a étre envoyé.

82. Afin de nous laisser mener par 'Esprit-Saint et non par I'esprit du monde en nous, nous sommes
attentifs a vérifier ou se situent nos attachements et ou nous conduisent les désirs qui nous habitent.

145



La vie selon les veeux doit nous permettre de garder un coceur chaste, pauvre et obéissant pour discerner
et choisir les activités apostoliques qui nous permettront d'accomplir la volonté du Pére.

83. Cette liberté intérieure réclame d'avoir une conscience claire que Dieu ne nous demande pas
nécessairement de répondre a toutes les occasions apostoliques.

c) Remettre ses projets a Dieu dans la priére

324. Ayant déterminé dans notre cceur ce qui nous semble prioritaire, nous nous empressons de
présenter a Dieu dans la priére ce choix que nous avons fait, en lui demandant de le recevoir et de le
confirmer, éventuellement par des signes. Pour entendre la réponse de Dieu, nous faisons appel aux
régles traditionnelles du discernement spirituel (cf. chapitre sur la formation spirituelle), en prenant en
compte nos sentiments - car Dieu peut aussi nous parler par eux.

d) Présenter son projet a I'autorité et obéir

325. Au terme de notre discernement, nous présentons aux autorités compétentes le fruit de notre
discernement apostolique, en accueillant les décisions et les orientations qui nous seront données dans
un esprit de foi et le désir de coopérer. La maniére de coopérer avec l'autorité a été exposée au chapitre
sur les voeux.

3. Suivre un chemin de discernement apostoligue communautaire

326. 81. Parce que nous partageons de nombreuses missions communes et parce que l'apostolat est
un lieu essentiel de coopération dans I'Eglise, notre discernement apostolique prend souvent une forme
communautaire. La pédagogie pour développer le discernement a plusieurs a été présentée dans le
chapitre sur la formation communautaire.

82. Lorsqu'il s'agit de déterminer en chapitre conventuel les orientations apostoliques du prieuré :

e nous prenons le temps de nous éclairer les uns les autres dans notre analyse de la situation,
conscients que le discernement en commun est un processus lent et laborieux, mais qu'il
enrichit notre perception de la situation et donne une plus large prise aux inspirations de
I'Esprit;

e nous pesons ensemble le pour et le contre des propositions en prenant soin de ne pas défendre
une opinion ou un parti, mais en laissant le temps a I'écoute des uns des autres et en accueillant
tout dissensus comme un chemin vers un consensus plus authentique ;

e nous cherchons a intégrer notre point de vue a celui de la communauté, avec humilité et
détachement personnel, en préférant le bien commun a nos propres idées ;

e apres avoir discerné ensemble, nous recevons dans l'obéissance la décision commune prise par
le chapitre et validée par les autorités légitimes.

§3. Le discernement apostoligue en commun ne se réalise pas uniquement en communauté.
Exercé sur une paroisse ou dans des groupes, il est une grande richesse pour intégrer toutes les
personnes concernées dans la mission. Il suit alors un chemin analogue au discernement apostolique
du chapitre conventuel.

4. Savoir se donner du temps

327.81. Le discernement apostolique se porte non seulement sur les activités a entreprendre, mais
également sur les temps et rythmes opportuns. Notre vie apostolique n‘implique pas seulement de
répondre a des urgences; nous voulons développer un travail a long terme, qui réclame de la
persévérance, de la mesure et de la patience.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e sedonner le temps du discernement, tout en sachant agir rapidement lorsque c'est nécessaire ;
e apprendre a coopérer avec d'autres, méme si cela prend plus de temps ;

146



e privilégier les actions qui générent des dynamismes sur le long terme, sans étre obsédé par les
résultats immédiats, en acceptant que ce sont d'autres qui les conduiront a leur achévement ;

e supporter avec patience les situations difficiles et adverses, ou les changements de plans
guimpose le dynamisme de la réalité.

5. Savoir évaluer nos expériences et demeurer a |I’écoute de I'Esprit

328. 81. Nous prenons I'habitude, au terme du processus de discernement et aprés avoir constaté les
fruits de ce qui a été décidé, de relire ensemble les événements. Notre formation apostolique doit nous
aider a discerner la présence de Dieu dans ce qui s'est vécu, a évaluer tout le processus, ainsi que
Iimplication de chacun. Ce cheminement de relecture nous permet de demeurer a |'écoute de I'Esprit.

82. Un frére qui veut approfondir cet aspect pourra :

e se demander comment son activité apostolique a contribué a l'ceuvre d'évangélisation de
I'Eglise ;

e Vvérifier s'il a tenu compte des différents contextes présents: la situation religieuse, les
conditions sociologiques, culturelles et économiques'®®;

e Vérifier si tous les éléments importants ont été respectés (objectifs, moyens, méthodes, outils,
activités, coopération, travail et positionnement de chacun), en se servant d'une grille
d'évaluation élaborée par le frére lui-méme ou par le chapitre conventuel.

83. Pour certains apostolats communautaires, il est bon que la communauté relise avec un
professionnel ce qui s'est joué.

VI. SE RENOUVELER

1. Savoir prendre des temps de pause et de renouveau

329. 81. La formation apostolique implique d'apprendre a alterner les moments de travail et de repos,
d'activité intense et de priere, d'activité apostolique et de formation. Nous veillons a ne pas nous épuiser
dans le service apostolique, mais a nous reposer et nous ressourcer, par des temps de pause, de
relecture, de priére et de formation.

82. Le souci daccompagner au mieux les personnes et les communautés a qui nous sommes
envoyés nous pousse a nous investir dans une formation continue ou dans une mise a jour de nos
formations lorsque cela est nécessaire.

83. En plus de ce qui a été dit dans les chapitres 7 et 8 sur le repos physique et le ressourcement
spirituel, chaque frére pourra chercher ce qui le ressource au plan apostolique : lecture spirituelle,
renouveau dans la formation pastorale, expérimentation ce qui se fait dans d'autres contextes
ecclésiaux, découverte des dernieres parutions de livres, etc.

2. S’appuyer sur une supervision

330. 81. Nous avons besoin de prendre régulierement du recul a I'égard de nos activités apostoliques,
de la maniere dont nous nous y impliquons et de la facon dont celles-ci nous impactent. Mettre en place
une supervision permet a chaque frére de devenir toujours plus conscient de ses propres atouts, de ses
lieux de fécondité, des nouvelles opportunités de croissance qui s'ouvrent a lui. Cet accompagnement
permet a chacun de percevoir ce qui s'est joué dans le cours de 'action.

82. Certaines aptitudes contribuent a la réussite de la supervision :
e apprendre a faire attention a ce qui se passe en soi et aux émotions qui nous traversent;

168 Cf. CONSEIL PONTIFICAL POUR LA PROMOTION DE LA NOUVELLE EVANGELISATION, Directoire pour la catéchése, n. 279-280.

147



e mettre des mots sur un événement ou un ressenti, en sachant préciser les détails significatifs ;
e réussir a prendre de la distance par rapport a ce qui a été vécu pour en tirer;
e s‘appliquer a savoir poser les problemes plus qu'a vouloir les résoudre.

83. Au cours de I'échange avec la personne qui le supervise, chaque frére pourra s'exercer a
prendre de la distance intérieure, en toute humilité, afin d'accueillir le travail de supervision, non comme
une remise en cause de ce qui a été accompli, mais une compréhension sereine de ce qui a été vécu et
de ce qui s'est passé.

148



TROISIEME PARTIE

Etapes et devenir de la formation




INTRODUCTION DE LA 3¢ PARTIE

1. La formation considérée comme un parcours

331. 81. Cette partie présente la formation comme un parcours marqué par des étapes de croissance,
de repos et d'épreuve. Celui-ci est singulier pour chaque frére, mais connait des étapes ou des situations
caractéristiques qui peuvent étre balisées.

§2. Chaque Institut est responsable de développer « un projet de formation inspiré du charisme
fondateur, qui présente de maniére claire et dynamique le chemin a suivre pour assimiler pleinement
la spiritualité de I'Institut » (VC 68). Ce programme de formation a deux objectifs :

e «[exposer] aux personnes consacrées les moyens de vivre cet esprit dans les différentes étapes
de I'existence, en progressant vers la pleine maturité de la foi au Christ » - c'est le chemin de la
formation permanente (ch. 13);

e «[montrer] comment transmettre I'esprit de I'Institut, pour qu'il soit vécu authentiquement par
les nouvelles générations, dans la diversité des cultures et des situations géographiques » -
c'est le programme de formation initiale (ch. 14-17).

§3. Les moments clés présentés dans le chapitre 13 ne sont pas étrangers a la formation initiale ;
aussi, un jeune frére tirera grand profit de leur lecture.

2. Présentation du plan

332. 81. Le chapitre 13 cherche a donner des outils pour grandir dans différents moments clés de leur
parcours. Il présuppose tout ce qui a été exposé dans la deuxiéme partie sur les six dimensions de la
formation.

§2. Les chapitres 14-17 s'appuient également sur tous les développements précédents concernant
la formation permanente. lls cherchent a définir des étapes de croissance qui permettent aux fréres en
formation initiale d'échelonner dans le temps leur croissance dans chacune des six dimensions de la
formation. Chaque chapitre dessine donc la figure de chaque étape de la formation initiale en
présentant ce qu'elle a de propre (objectifs, moyens, accompagnement...) et comment elle s'insére dans
le chemin de croissance permanente des freres.

3. Valeur prescriptive

333. §1. La section sur la formation permanente présente des conseils quant a la maniére de négocier
un moment particulier de son parcours de croissance ; elle n'a pas de valeur prescriptive.

82. La section qui présente les différentes étapes de formation initiale a une valeur contraignante.
Les différents chapitres définissent, comme une norme, les objectifs de chaque étape de formation
initiale ainsi que les moyens qui doivent &tre mis en ceuvre par les fréres en formation et les formateurs.

150






Chapitre 13 :
QUELQUES MOMENTS CLES
DE LA FORMATION PERMANENTE

334. 81. Notre formation permanente connait de nombreuses phases qui présentent chacune des
enjeux différents. Pourtant chague moment de croissance implique une perte, un certain abandon,
pour aller vers un don plus grand de soi. Notre chemin de croissance est donc un chemin pascal, de vie
et de résurrection, qui nous configure progressivement au mystére du Christ, jusqu’au moment ou nous
lui serons semblables car nous le verrons tel qu'il est.

§2. Les moments forts présentés dans ce chapitre ne représentent pas la description d'un parcours
type, comme s'il existait un chemin unique pour tous les fréres, dont il serait possible d'anticiper les
étapes. Ce chapitre donne des points de repére pour aborder ces moments clés de notre parcours de
formation permanente et fournir des moyens de croissance pour les affronter, qui ne sont pas de l'ordre
de la prescription mais du conseil.

|. LES TEMPS DE COMMENCEMENT ET DE TRANSITION

335.81. Les temps de découverte et de transition sont des moments délicats qui réclament un
accompagnement attentif proportionné a la situation et a la personnalité du frére. Cet
accompagnement est le fait de la communauté locale tout entiére mais le prieur y joue un réle central.

82. Ce dernier prendra en compte le fait que I'assimilation des nouveautés demande du temps et
que chaque frére connaissant une situation de transition a besoin d’'une certaine marge de manoceuvre
pour s'engager dans de nouvelles expériences. On sera particulierement attentif a ménager des temps
libres pour les fréres lorsqu'ils doivent apprendre une nouvelle langue ou découvrir une culture trés
différente de la leur.

83. La communauté doit s'engager a ne pas mettre le fréere nouvellement arrivé dans une situation
de surcharge délétére pour sa santé ou la qualité de son apprentissage. De son c6té, le frere
nouvellement assigné n'hésitera pas a demander de 'aide aux fréres du prieuré pour trouver un soutien
pour son accompagnement et sa formation.

1. Les commencements

a) La premiere assignation

336. 81. Cette étape doit permettre aux fréres assignés pour la premiere fois aprés la fin de leur
formation initiale de «vivre pleinement la jeunesse de leur amour et de leur enthousiasme pour le
Christ » (VC 70) dans la confrontation aux réalités de la vie en prieuré apostolique. L'enjeu est de
négocier le passage de la maison de formation a la vie en prieuré, des cours suivis a la mise en ceuvre
pratique, d'une vie trés cadrée a la gestion d’'une situation de pleine responsabilité.

82. Il revient au prieur de donner une attention particuliére aux besoins du frére nouvellement
assigné. Avec le chapitre conventuel, il veille a ce que les conditions soient réunies pour un bon accueil
du frére. Quel que soit le mode d'accompagnement mis en place, on prendra en compte la variété des

152



situations : tandis que certains fréres n'ont pas eu le temps de mener une vie autonome avant d’entrer
en Communauté, d'autres en ont déja fait largement l'expérience.

83. Lorsque cela est pertinent et que les conditions le permettent, on mettra volontiers en place un
parrainage temporaire par un des freres du prieuré. Dans la mesure du possible, le prieur impliquera
le jeune frére dans le choix de son parrain. Le role de ce dernier est a préciser dans chaque situation en
fonction des besoins et des attentes du frére parrainé ; il reléve avant tout du soutien fraternel ou du
conseil et n'implique aucun rapport d'autorité. Il doit permettre au frére parrainé de devenir plus
autonome et responsable ; il vise avant tout a I'aider a intégrer les nouveaux éléments de la vie pleine
de profes perpétuel, les informations nécessaires a sa mission ainsi que le contexte local du prieuré. Le
parrain peut inviter le jeune frére a participer a certaines de ses activités apostoliques et proposer
d'assister a celles du nouvel assigné en retour.

84. Plusieurs domaines réclament une attention particuliere lors des premiéres années
d'assignation et représentent un défi pour le frére nouvellement assigné : un usage sain du numérique
(moyens de communication, Internet, réseaux sociaux) ; la responsabilité dans l'usage des biens et de
I'argent; une prise de responsabilité au sein du chapitre conventuel ; une nouvelle maniere d'exercer
I'obéissance alors qu'il découvre une plus grande latitude dans son emploi du temps; un juste
engagement apostolique (ni trop, ni trop peu) ; l'unification au quotidien des différentes dimensions de
savie ( priere, étude, apostolat, service fraternel).

85. La communauté qui accueille un frére faisant ses premiéres armes doit veiller a lui donner
réellement sa confiance quant aux charges qui lui sont attribuées. Tout en encourageant l'audace et le
déploiement de ses qualités, le chapitre conventuel ne confiera pas au jeune frére de charges trop
lourdes a porter.

b) Les premiers pas dans le ministere presbytéral

337. 81. Recevoir le presbytérat au sein de la vie consacrée est une grace pour le prétre lui-méme et
pour 'Eglise, car la profession des conseils évangéliques vécue dans la vie commune et selon le charisme
de la communauté donne une fécondité particuliére au ministére presbytéral. La formation permanente
des profés perpétuels prétres doit viser a ce que leur appel au sacerdoce et leur vocation a la vie
consacrée se rejoignent pour former « une unité profonde et dynamique » (VC 30) et que leur ministere
presbytéral s'intégre harmonieusement dans la vie fraternelle et conventuelle.

82. La découverte du ministéere presbytéral implique l'apprentissage de nombreuses situations
nouvelles qui doivent étre intégrées progressivement. Ainsi, chaque jeune prétre cherche:

e afaire de la liturgie un lieu matriciel pour son ministére et a porter les personnes qui lui sont
confiées dans la célébration de I'Eucharistie et de la liturgie des Heures ;

e aintégrer la discrétion et le secret sacramentel - ceux-ci induisent dans la vie du prétre une
nouvelle forme de solitude qui ne doit pas se transformer en isolement ou en
autoréférentialité ;

e amdrirson discernement pastoral et sacramentel qui ne peut s'acquérir en théorie mais grandit
grace a une relecture guidée de l'expérience concréte ;

e aentrer dans I'obéissance due a I'évéque en intégrant les coutumes et les directives pastorales
propres au diocese ou il est assigné et en collaborant avec les instances diocésaines, les autres
prétres et les agents pastoraux ;

e adécouvrir la fraternité sacerdotale et la fraternité au sein du presbyterium ;

e a garder des relations simples avec les fréres non-clercs, sans se mettre en position de
surplomb, dans un esprit de fraternité et de service.

83. Le rble du prieur et du chapitre conventuel est de « mettre en place un accompagnement
personnel des jeunes prétres, de développer et de soutenir leurs qualités, de fagon a ce qu'ils puissent
vivre avec joie leurs premiers défis pastoraux » (RFIS 83). Les jeunes prétres sont encouragés a choisir,
en lien avec le prieur, un ainé qui puisse jouer le réle de référent et de compagnon dans I'apprentissage

153



du « métier » et la découverte du contexte culturel et ecclésial ou s'exerce son ministére'®. Il est
important que tout jeune prétre prenne «l'habitude de consulter des prétres de plus grande
expérience » (RFIS 83) et se ménage les espaces de relecture et de soutien dont il a besoin, tant dans le
domaine pastoral qu'au niveau spirituel et humain, et qu'il s'habitue a la supervision.

84. Le chapitre conventuel veillera a donner sa confiance au jeune prétre et a encourager son élan,
tout en graduant les responsabilités qui lui sont confiées. Parce que l'apprentissage du ministére
demande aux jeunes prétres d'intégrer de trés nombreuses données nouvelles dans leur vie et leur
discernement, le prieur et la communauté l'inciteront a prendre le temps nécessaire a I'assimilation et
a la relecture. Le frére concerné doit prendre sa part dans le discernement du poids de responsabilité
qu'il peut porter en s'appuyant sur une saine conception du don de soi et une bonne connaissance de
lui-méme.

85. La Communauté veille a ce qu'une formation complémentaire soit donnée aux jeunes prétres
de moins de cing ans d'ordination, selon un plan établi par le Responsable de formation. La
responsabilité d'organiser des sessions de jeunes prétres revient a la Province. On n’hésitera pas a
s'appuyer sur les formations organisées dans les diocéses ou d'autres communautés.

c) Les premiers pas dans le ministére diaconal

338. 81. De méme que les premiers pas des prétres sont accompagnés, les chapitres conventuels et les
prieurs veilleront a soutenir les premiéres expériences des diacres de leurs prieurés. Ce qui a été dit de
I'accompagnement des jeunes prétres s'entend analogiquement des fréres diacres selon leur situation
propre.

§2. La formation des diacres doit leur permettre : de chercher a approfondir le sens du ministére
diaconal et a en expérimenter la beauté ; d'enraciner le diaconat dans la vie religieuse et l'intégrer dans
I'offrande de toute leur personne a Dieu; d'ceuvrer a une bonne insertion dans la communauté du
prieuré et dans I'Eglise.

§3. Les jeunes diacres doivent apprendre & devenir des ministres de I'Eglise. Ainsi chacun travaillera
particulierement :

e arendre grace pour la beauté de son ministére et a approfondir la spiritualité diaconale par des
lectures, des enseignements et des prédications sur l'esprit du diaconat ;

e aqualifier son service de la Parole de Dieu en fréquentant régulierement 'Ecriture dans la lectio
divina, en préparant avec soin ses prédications ;

e aapprofondirla dimension de service et d'accueil des pauvres, caractéristique de son ministére,
en cheminant avec eux pour exercer la charité au nom de I'Eglise et en intercédant pour eux,
notamment dans la liturgie des Heures ;

e aprendre sa place dans le collége des diacres au niveau diocésain et dans la Congrégation, afin
d'y trouver un encouragement dans son ministére, un soutien fraternel, une communion
d'esprit et de priere, ainsi qu'un partage d'expérience et de conseils.

2. Les transitions

339. §1. L'arrivée dans un nouveau prieuré, l'intégration dans une nouvelle communauté, la découverte
d'une nouvelle charge ou mission sont des moments de transition délicats. Dans la plupart des cas,
cette nouveauté présuppose la fin d'une mission antérieure ou de I'assignation précédente. Le départ
d'un prieuré n'est pas toujours difficile a vivre, mais il implique parfois - selon la situation et la
personnalité du frére - un deuil qui peut se révéler purifiant. Tout changement comprend un certain

appel et peut devenir un lieu éminent de formation.

89 L orsque les premiéres années d'assignation se recoupent avec les premiéres années de ministére presbytéral, le prétre
alné référent fera office de parrain, afin d'éviter la multiplicité des accompagnements.

154



82. Il sera opportun pour soi-méme et pour les autres de préparer au mieux son départ en se
donnant le temps de dire au revoir aux personnes avec qui on était en lien dans l'apostolat, d'écouter
les retours ou bilans et de préparer la transmission. Afin de permettre une heureuse transition, chaque
frére pourra veiller a cléturer les dossiers qui doivent I'étre et a transmettre sa charge au mieux a la
personne qui lui succéde, dans un esprit de service.

§3. Lors d'un changement d'assignation, 'accompagnement des prieurés de départ et d'arrivée ont
une grande influence sur le vécu de la transition.

Il. LES TEMPS DE FORMATION INTENSIVE ET D’ACQUISITION DE
COMPETENCE

340. En plus de la formation initiale '7°, chaque frére peut connaitre des périodes centrées plus
particulierement sur l'apprentissage; celles-ci sont de grande importance dans la croissance
personnelle, religieuse et ecclésiale. Le désir d'apprendre et le souci de la compétence maintiennent
chacun dans une disponibilité intérieure - attitude fondamentale de la formation permanente.

1. La formation en vue d’une mission apostolique ou communautaire

341. 81. Il est impératif que chaque frére ayant recu une mission suive la formation adaptée pour étre
apte a assumer sa charge. Il revient a chacun de discerner, avec les autorités concernées, le parcours
de formation qui convient. De son c6té, la Communauté (supérieurs, chapitre conventuel) encouragera
cette formation et donnera a chaque frére les moyens effectifs de la suivre.

§82. On veillera pourtant a ce que «l'urgence d'une qualification légitime et nécessaire » ne se
transforme pas « en une recherche excessive d'efficacité, comme si le service apostolique dépendait
surtout des moyens humains et non de Dieu » (VC 38).

2. Etudes universitaires supérieures en vie consacrée

342.81. Les études universitaires sont une richesse dans la formation d'un frére. Elles valorisent la
recherche, la rigueur, la confrontation, l'approfondissement, la coopération dans I'étude et
I'interdisciplinarité. Elles permettent une ouverture créatrice et missionnaire vers nos contemporains
qui pensent, cherchent, écrivent.

§2. Un premier discernement commun au frére et a la Congrégation permet d'évaluer l'opportunité
d'une formation universitaire en fonction des objectifs visés (qualification en vue de la mission,
formation pour devenir formateur ou porter une charge dans la Congrégation, développement
personnel...) ainsi que de la capacité du frere a intégrer un rythme universitaire a sa vie religieuse.

§3. En plus de la dimension proprement intellectuelle, les études universitaires ont un impact
humain, spirituel et religieux important. Les études - surtout au niveau du doctorat - engendrent un
isolement parfois difficile a porter. Les fréres étudiants doivent donc bénéficier d'un accompagnement
adapté. Qu'ils soient dans un prieuré ou en dispense de résidence, les freres étudiants pourront
s'appuyer sur leur supérieur afin de discerner la maniére d'accorder leur rythme d'étude avec les
exigences de la vie religieuse et de la fraternité. lls choisissent un frére tuteur dont le réle est de les
accompagner dans I'avancement de leur travail académique et d'étre un soutien pour la persévérance
dans I'étude. Chaque année le Responsable provincial de la formation fait un point avec le frére étudiant
et son tuteur.

84. Les fréres du prieuré doivent comprendre qu'entreprendre un doctorat est un service pour
toute la Communauté et pour I'Eglise et non seulement pour le bien du frére. Ills montrent leur soutien
fraternel en montrant de l'intérét pour le progrés de ses recherches et en étant compréhensifs pour ses

70 Voir chapitres 5-6 et 14-17.

155



absences a certains exercices communautaires. Toutefois, le prieur aidera le frére doctorant a maintenir
un engagement fraternel régulier et a se tenir a la discipline de vie convenue pour poursuivre sa vie
religieuse et mener a terme sa recherche.

3. Acquisition de compétences personnelles

343. Lorsqu'un frere exprime le désir de suivre une formation (artisanale, artistique, technique,
scientifique...), on en discernera avec lui l'opportunité et les conditions en fonction de son bien et de
celui de la communauté. En effet, toute acquisition de compétence qualifie notre présence aux autres,
apporte a la Communauté et enrichit la vie apostolique ; elle contribue a un déplacement intérieur et
favorise I'évolution personnelle.

I1l. LES TEMPS D’EPANQUISSEMENT ET DE FIDELITE HEUREUSE

1. L’humble fidélité quotidienne

344. 81. La répétition quotidienne est un élément structurant de notre fidélité. La régularité de notre vie
permet d'établir une saine routine qui nous porte jour aprés jour. Nous engageons notre liberté dans
chaque participation effective aux exercices personnels et communautaires de notre vie. En
accomplissant une multitude de petits pas dans la banalité du quotidien, nous renforcons et
approfondissons notre lien avec le Christ. Cette humble fidélité est la sobre expression d’'une ferveur
éprouvée par le temps.

§2. A travers cette fidélité quotidienne, qui est une ceuvre de I'Esprit, peuvent se déployer en nous
les fruits dont parle saint Paul : « charité, joie, paix, longanimité, serviabilité, bonté, confiance dans les
autres, douceur, maitrise de soi » (Ga 5, 22-23). Ces fruits nous permettent de reconnaitre la présence,
souvent discréte, de 'Esprit dans notre vie.

2. L'expérience heureuse de la fécondité spirituelle

345. 81. Comme la Vierge Marie dans la Visitation découvre qu'elle est instrument du don de I'Esprit-
Saint pour sa parente a travers le don qu'elle fait d’elle-méme dans la charité, nous expérimentons
parfois la joie d'étre un instrument de l'action de Dieu qui se donne au-dela de nous et a travers notre
coopération. L'expérience de cette fécondité qui vient de plus loin que nous est source d'une joie
incomparable qui suscite notre émerveillement et notre action de grace. Il nous revient de rapporter a
Dieu la gloire de cette fécondité et de chercher a demeurer dans une humble disponibilité a son action.

§2. En prenant le temps de célébrer les bénédictions de Dieu, nous nous arrétons pour en jouir et
en inscrire la mémoire dans notre coeur. Chacun de nous tisse ainsi progressivement le récit des
merveilles de Dieu dans sa vie. Nous puisons dans ce mémorial 'espérance qui sera notre force pour
demeurer fidele dans les temps de joie comme dans les temps d'épreuve.

3. Les célébrations de Jubilé

346. La célébration des anniversaires de profession ou d’'ordination nous permet, dans la joie et la féte,
de faire mémoire de la fidélité quotidienne de Dieu qui nous a donné de lui rester fideles a travers notre
humble persévérance. Ces moments d'action de grace édifient notre communion fraternelle et
soutiennent la fidélité de chacun. En célébrant la présence continuelle de Dieu au cceur de notre vie,
nous nous renouvelons dans le désir de lui appartenir.

156



IV. LES TEMPS DE PAUSE ET DE REPRISE

1. Le repos dominical

347.81. En lien avec le rythme de la création, le commandement du Sabbat et la célébration du mystére
du salut, nos semaines doivent étre marquées par des temps de pause et de repos. En fonction de sa
responsabilité pastorale, il appartient a chacun de trouver la maniére adéquate de sanctifier le jour du
Seigneur et de pratiquer le repos dominical (cf. CEC 2184-2188). La valorisation de ce repos est pour
nous - comme pour tous les chrétiens - une célébration du mystére pascal du Christ, une expérience
de la vie communautaire de I'Eglise, une protestation contre la logique d'efficacité et de productivité du
monde moderne, un engagement au service de la création.

82. Lorsque le labeur apostolique dominical ne permet pas de pratiquer le repos, il importe
d'autant plus de respecter le temps hebdomadaire de désert (cf. CEC 2187).

2. Les temps de désert

348. 81. Le temps de désert hebdomadaire doit permettre a chaque frére d'ouvrir un espace de gratuité
au sein de sa semaine, afin de trouver le repos du corps et de I'dme d'une maniére personnelle en
dehors des occupations conventuelles et apostoliques. L'ouverture d'un espace régulier sans activités,
ou chacun veille a s'écarter des sollicitations de la vie quotidienne, est nécessaire pour permettre le
développement d'une intériorité humaine et spirituelle - elle-mé&me indispensable a notre maturation
intégrale. Le temps de désert offre a chacun un cadre propice pour se retrouver lui-méme, laisser
revenir a sa conscience ce qu'il a vécu pendant la semaine et se rendre disponible a écouter Dieu ainsi
gue son propre ceceur.

82. Un frére qui veut intégrer le désert dans son rythme de vie pourra :

e maintenir le temps de désert dans sa programmation hebdomadaire personnelle, et
promouvoir la conscience en lui-méme et chez les fidéles qu'il a besoin des temps préservés
des sollicitations ordinaires ;

e inclure un temps de contact avec la nature ou de travail manuel comme aide pour entrer dans
la solitude ;

e se donner un temps de loisir en pratiquant une activité qui le ressource physiquement,
psychiguement et culturellement;

e maintenir des temps dinactivité et de transition dans sa journée afin de se donner le temps
nécessaire a I'écoute de Dieu et de soi-méme ;

e chercher a entrer dans la priére solitaire, 'adoration et la contemplation de Jésus afin de
renouveler son lien avec lui et de tirer de cette priere sa fécondité apostolique ;

e privilégier la Parole de Dieu et les autres aliments spirituels comme moyens de ressourcement
personnel, a 'exemple de la Vierge Marie et en conformité avec la spiritualité du désert.

§3. La communauté joue ici un réle important en veillant a ne pas multiplier les sollicitations et les
services urgents qui conduiraient a des exceptions dans le respect des temps de désert.

84. En plus des temps de repos ou de vacances, nous prenons annuellement - ou a un autre rythme
personnel - un temps prolongé de désert, en vue d'approfondir notre vie contemplative. Les objectifs
spirituels de ce temps peuvent varier (temps de priére gratuit, guérison intérieure, réconciliation avec
soi-méme, temps pour renouer avec la Parole de Dieu, accompagnement spirituel personnel plus ample
et approfondi, etc.). Il est utile, avant de I'envisager avec nos autorités, de planifier ce temps dans la
priere et d'en discuter les modalités avec notre accompagnateur spirituel.

157



3. Le temps de retraite annuelle

349. Les temps de retraite annuelle font partie du cours normal de notre vie. llIs offrent I'opportunité
d'une reprise réguliere et permettent un ressourcement, une relecture, un discernement et un
réajustement. Il s'agit de faire le point sur notre vie sous le regard de Dieu, sans négliger 'opportunité
du repos et de I'activité physique.

4. Le « temps de consolidation »

350. §1. Le Chapitre général de 2022 a autorisé le Prieur général a expérimenter la mise en place d'un
« "temps de consolidation" pour les fréres, dix a quinze ans aprés la fin de leur formation initiale »"”".
Celui-ci doit permettre aux fréres concernés de «faire une relecture de leurs premiéres années
d'assignation & la lumiére de I'Evangile et de notre vocation propre, afin d'enraciner leurs acquis et de
trouver un nouvel élan dans la vie et la mission »'72, Ce temps prendra la forme d'un parcours de trois
a six mois incluant des moments organisés par la Congrégation (au minimum d'un mois) et des
moments laissés a 'organisation de chacun (au minimum de deux mois).

Y

82. Le temps organisé par la Communauté doit permettre a chacun de renouer les liens
communautaires et de se retrouver soi-méme tout en affinant sa perception du monde actuel et du
champ apostolique. Il comprendra des activités communes, des rencontres, des temps de partage et
des formations. On pourra ainsi proposer :

e un moment de retraite ainsi que des temps d'inactivité et de silence pour se retrouver devant
Dieu et devant soi-méme;

e destemps de relecture partagée de I'expérience humaine, religieuse, spirituelle et apostolique ;

e une réflexion sur les conditions de la vie consacrée dans le monde d'aujourd’hui et dans les
conditions actuelles de la Congrégation ;

e une réflexion sur le charisme vécu aujourd’hui et les appels de Dieu sur la Communauté ;

e untemps de relecture des Constitutions et des textes de référence de la Communauté ;

e des enseignements pour une mise a jour des questions intellectuelles et apostoliques ;

e un bilan complet de sa santé ;

e la possibilité de rencontrer un psychologue ou un thérapeute ;

e la possibilité de faire un bilan de compétences pour favoriser un meilleur investissement dans
la vie apostolique.

Afin de permettre une consolidation enracinée dans l'expérience, on favorisera les témoignages,
les partages en petit groupe, les mises en situations, les exercices et les relectures ainsi que tout ce qui
permet une prise en compte de I'expérience personnelle. On pourra faire intervenir des coaches, des
médecins et toute forme d'experts dont I'apport sera profitable.

§3. Les deux mois libres doivent permettre a chaque frére de mettre en place les moyens qui
seraient opportuns pour l'enracinement de sa vocation et son renouveau personnel: pelerinages,
temps personnel de désert ou d'ermitage, retraite particuliére, temps dans un monastéere, temps
fraternels, temps en famille, formation spécifique, cure, thérapie etc. Le programme sera discuté et
validé avec le provincial, en tenant compte également des besoins du prieuré ou le frére est assigné.

84. En consacrant des ressources a l'organisation de ce temps de consolidation (temps, énergie,
finances), la Congrégation, la Province et le prieuré manifestent leur engagement pour donner aux
fréres concernés les moyens de prendre soin d'eux-mémes et de leur vocation. En dialogue avec le
prieur provincial, chaque prieuré cherchera comment s'adapter pour libérer le frére qui participe a ce
temps de consolidation; la mise en ceuvre de ce projet demandera a la communauté locale de la
souplesse et de I'anticipation - elle pourra en tirer les fruits dans la durée.

71 Actes 2022, « votes sur la formation ».
72 Idem.

158



5. Les temps sabbatiques

351. 81. Lorsqu'un frére demande un temps sabbatique, celui-ci peut avoir plusieurs intentions : désert
(cf. Dir. 124.1), reprise spirituelle, repos, formation, guérison, discernement au milieu d'une crise, etc.
Le « sabbat » correspond au besoin des freres d'avoir du temps pour intégrer, pour mUrir une décision,
pour apprendre, pour passer une transition.

82. Quels gu'en soient les objectifs, ceux-ci devront étre clarifiés et fixés par écrit avant le
commencement de la période en question. Un temps sabbatique peut étre une épreuve lorsqu'il n'est
ni préparé ni accompagné. On veille a ce que le frére ait toujours prévu un accompagnement lors de
cette étape personnelle. La communauté s'engage a étre présente au frére durant cette période.

83. Un temps sabbatique peut étre vécu en ermitage, dans un monastére, dans une maison de
formation, dans un couvent apostolique de la Communauté ou dans un autre lieu discerné avec le
supérieur.

V. LES TEMPS DE COMBAT SPIRITUEL PLUS INTENSE

1. Les pertes d’élan
a) Le danger de I'habitude

352. 81. Les années qui passent peuvent engendrer un sentiment d’habitude et I'impression d’étre un
fonctionnaire de I'Eglise ou du sacré : nous accomplissons les charges qui nous sont demandées, mais
sans |'élan qui animait les premiers instants. Nous risquons alors de jouer un role et de laisser s'installer
une dichotomie entre l'intérieur et I'extérieur.

§2. Le frére concerné est appelé a se centrer sur 'essentiel en retrouvant «le premier amour,
I'étincelle inspiratrice a partir de laquelle a commencé la sequela Christi » (RC 22) ; en effet, « seul celui
qui tient son regard fixé sur ce qui est vraiment essentiel peut renouveler son oui au don recu et, dans
les diverses étapes de la vie, ne pas oublier de faire le don de soi-méme; seul celui qui se laisse
conformer au Bon Pasteur trouve unité, paix et force dans I'obéissance du service... »'73,

§3. Un temps de césure (retraite, désert, pelerinage, formation) et un accompagnement sérieux
(spirituel, médical, psychologique...) sont les moyens les plus adaptés pour se reprendre et remobiliser
ses énergies dans le don de soi.

b) La tentation d’aller chercher sa consolation loin du Christ

353.81. A tout instant de notre vie, nous pouvons éprouver la tentation d‘aller chercher notre
consolation loin du Christ (relations, projets, activités, loisirs...). Cela prend une force particuliére lorsque
nous connaissons la vulnérabilité, I'échec, le désceuvrement... Cette difficulté peut devenir critique
lorsque la situation s'installe et devient structurelle.

82. Le frére concerné est appelé a retrouver le sens de sa consécration religieuse par les vceux. |l
s'agit de golter a nouveau la joie profonde que procurent l'obéissance au Dieu de vie, la
désappropriation de nous-mémes pour accueillir 'unique richesse qui est le Christ, et un amour sans
partage pour Celui qui nous a aimés le premier. La pédagogie concréte pour travailler les voeux est
présentée au chapitre 10.

73 PAPE FRANGOIS, Lettre aux participants de l'assemblée générale extraordinaire de la Conférence épiscopale italienne
(8 novembre 2014), cité dans RFIS 84; cf. PO 14.

159



c) Lerisque de 'acédie

354. 81. Au long de notre vie se présente de maniére récurrente et sous différentes formes le risque de
I'acédie - perte de go(t pour la vie spirituelle, qui se traduit par une médiocrité et un relachement de la
vie consacrée.

82. Dans une telle situation, chaque frére cherchera a identifier les leviers qui pourront l'aider :

e resserrer les liens fraternels joyeux et simples et s'appuyer sur des freres proches ;

e approfondir la connaissance de soi a la lumiére de Dieu et de ses fréres ;

e choisir un ou plusieurs moyens de renouveau spirituel (pélerinage, retraite, lecture
spirituelle...) ;

e faire un bilan de compétence et opérer une réorientation dans la mission en vue de retrouver
une motivation apostolique ;

e renouer avec la lectio divina et I'étude pour retrouver un élan intellectuel ;

e s'engager dans une formation pour remobiliser nos énergies ;

e s'appuyer sur le témoignage des anciens qui ont déja traversé ces épreuves...

§3. Dans ces situations, le prieur et 'accompagnateur spirituel doivent prendre en compte avec
bienveillance les épreuves plus intimes qui peuvent s'ajouter a ces situations de relachement (crises de
la quarantaine ou d'une autre nature...). Dans certains cas, l'aide d'un psychologue, d'un médecin ou
d'un thérapeute peut se révéler précieuse.

d) Les déceptions et la désillusion en période de milieu de vie

355. 81. Au milieu de notre vie se présente fréquemment une période de remise en question, au cours
de laquelle chacun: fait 'expérience de sa faiblesse personnelle; découvre des « contradictions qui
pourraient encore demeurer dans sa personnalité et qu'il faut nécessairement affronter » (RFIS 84);
éprouve la frustration de la pauvreté des résultats dans la croissance personnelle ou l'apostolat;
expérimente la désillusion face aux idéaux qu'il s'était donnés et qui ne sont pas atteints.

82. Cette période est marquée par une perte de confiance dans les points de reperes jusqu'ici
acceptés sereinement. Elle peut conduire a un sentiment d'échec et a une remise en cause de la
vocation. Le deuil de nos illusions est pourtant un processus vital nécessaire pour notre croissance
humaine et spirituelle. C'est I'étape incontournable du passage de l'idéal a I'acceptation de soi et des
autres; il s'agit de ne pas confondre «l'absolu du don de soi avec l'absolu du résultat» (VC 70).
Lorsqu'elle est bien vécue, cette période permet un affinement de la connaissance de soi a la lumiére
de Dieu, un approfondissement de I'espérance et un nouvel enracinement de notre choix vocationnel.
Au lieu de conduire a une déception toute centrée sur soi, 'expérience de I'échec peut devenir I'occasion
de «grandir dans I'humilité et dans la confiance en l'action miséricordieuse du Seigneur - dont la
"puissance donne toute sa mesure dans la faiblesse" (2 Co 12, 9) » (RFIS 84).

§3. Pour traverser cette étape, chaque frére pourra s'efforcer de réévaluer ses objectifs de vie en
s'appuyant sur le regard bienveillant de ses freres et en opérant un discernement spirituel avec l'aide
de son accompagnateur. Le frere concerné pourra tirer profit des moyens de croissance proposés dans
les chapitres sur la formation humaine et spirituelle.

84. Le deuil propre a cette étape est un processus qui s'inscrit dans la durée et demandera de la
patience. Le prieur provincial et le prieur local donneront au frére concerné les moyens et le temps
nécessaire pour traverser cette période de transition dont il est le premier a patir.

2. Les crises

a) Affronter la crise

356. §1. Des crises peuvent survenir a tout age. Elles peuvent étre causées par des facteurs trés variés :
changement d'assignation, de mission ou de ministére, difficulté dans le travail ou échec apostolique,

160



surmenage, incompréhension, sentiment de marginalisation, problémes de gouvernance dans la
Congrégation, la Province ou le prieuré, maladie physique ou psychique, aridités spirituelles, deuils,
problémes de relations interpersonnelles, fortes tentations, sentiment d'inutilité, crise de la foi ou de
I'identité, crise sentimentale, etc. Quelles qu’en soient leur nature, les crises comportent une part de
risque mais peuvent devenir, si nous laissons Dieu y agir, une étape vers notre Paque (cf.Jn 16, 21 ;
2Tm 2, 12). Elles dessinent un volet de notre croissance et de notre combat spirituel.

§2. La crise met en jeu des positionnements ou I'humain et le spirituel s’entrecroisent. Il faut en
effet accepter la maniére dont Dieu nous conduit, ce qui implique de s'abandonner et de lacher prise,
accepter aussi de parler de ses difficultés et de demander de l'aide en allant au cceur des problémes.
Cela réclame de discerner dans ses difficultés ce qui est a la source et ce qui est un effet; de faire la
différence entre son ressenti et la réalité. Il faut pour cela du courage. En effet, il semble parfois plus
facile de rester dans le déni de ses souffrances, ses erreurs, ses faiblesses, ses limites, ses révoltes.
Lorsque tout cela est affronté, la crise peut devenir un moment de «conversion radicale », un
dépouillement de soi pour suivre le chemin du Christ crucifié et ressuscité. En s'appuyant sur l'alliance
que Dieu a conclue le premier et qu'il n'entend pas révoquer, le frére éprouvé donne ainsi un sens
spirituel a la purification et au dépouillement qu'il expérimente (cf. Ap 2, 10;Jc 1, 12).

83. L'expérience de la crise nous fait mdrir et nous apprend une certaine sagesse devant les
épreuves de la vie; en effet, « celui qui n'a pas été mis a I'épreuve connait peu » (Si 34, 10). En nous
permettant d'apprendre de nos erreurs, la formation permanente nous pousse a valoriser certains
moyens qui peuvent jouer un role essentiel en situation d'épreuve :

e Chaque frere devrait ainsi cultiver les espaces de parole: régularité de l'accompagnement
spirituel, entretien d'amitiés solides qui permettent de se confier, investissement dans les
relations fraternelles au sein de son prieuré, connaissance d'un psychologue ou de
professionnels de la santé a qui I'on a déja parlé et qui peuvent nous conseiller en cas de besoin.

e De méme, le discernement spirituel, par lequel on apprend a reconnaitre I'ceuvre de Dieu dans
notre vie, est une ressource incontournable en cas de crise ; un frere en difficulté sera soulagé
s'il peut s'appuyer avec profit sur une connaissance éprouvée des procédés et des conditions
du discernement spirituel.

e Enfin, l'itinéraire des saints nous inspire et nous donne I'exemple de la maniere dont chacun -
de maniere unique - peut affronter I'épreuve dans la foi.

b) L'accompagnement de la crise

357. 81. Par son intercession et son engagement fraternel, la communauté joue un rble capital dans
I'accompagnement d'un frére en crise. Quant aux relations fraternelles, elles permettent de créer un
espace pour l'expression et I'écoute des sentiments ou de garder un silence discret et chaleureux.
Bienveillance, respect et compassion peuvent non seulement aider le frére, mais parfois hater la
résolution des problémes. On accordera une attention particuliére aux fréres en crise qui ne vivent pas
en communauté. Il arrive que la dispense de vie commune conduise a l'isolement et accentue le désir
de séparation ; les initiatives fraternelles et le soutien dans la priére au-dela de la distance peuvent ici
étre capitales.

82. Il est toujours profitable que l'accueil et la sérénité soient les premiéres réactions de la
communauté face au frere en difficulté. La Communauté doit accepter avec compréhension qu'il faudra
du temps au frére pour traverser sa crise. Une période de crise n'est pas seulement un moment
d'épreuve, elle est aussi un temps de discernement et de mdrissement. Cest la plupart du temps un
mauvais calcul que de ne pas accorder le temps nécessaire a un frére pour faire face aux situations
complexes qu'il traverse. Certes, des cadres sont nécessaires, mais ils seront régulierement ajustés avec
bonté et souplesse.

§83. Il est opportun que le supérieur soit a I'écoute des réactions des autres membres du prieuré
face a la crise personnelle d'un frére, car lorsqu’'un membre du corps souffre, les autres membres
souffrent avec lui. L'accompagnement d’'une crise réclame de la part des fréres qui vivent avec lui un
investissement dans la patience et une certaine endurance. A linverse, l'incapacité & accueillir ou a

161



accompagner la crise d'un frére peut révéler des immaturités communautaires, qui doivent étre
interrogées.

84. L'accompagnement fraternel sert de socle a 'accompagnement du prieur et du Provincial. Leur
proximité et leur bienveillance sont primordiales. En cas de crise, la coopération avec le frére est
essentielle car le supérieur ne connait pas a priori ce qui est bon pour le frére. Le prieur se rappellera
ici que I'écoute n'est pas la méme chose que la recherche de solutions et qu'elle n'aboutit pas
nécessairement a un conseil. Le prieur apportera une grande aide au frére en crise s'il contribue a lui
permettre de nommer, d'identifier et de situer ses difficultés.

§85. Il sera souvent opportun, quand la crise met en danger le frére, de favoriser un éloignement de
son lieu d'épreuve pour qu'il puisse prendre le recul nécessaire au discernement et au travail
accompagné sur lui-méme. On prendra toutefois garde a ne pas simplement déplacer ou retarder le
probléme. Il ne revient pas a la Communauté d’apporter toutes les solutions ; il convient d'encourager
le frére a étre responsable de lui-méme en faisant des propositions adaptées.

3. L’épreuve de la maladie

358. 81. L'épreuve de la maladie est sans aucun doute un moment fort dans notre vie. Vécue dans la foi,
elle nous configure a la passion du Christ, dans I'espérance de sa résurrection, et nous ouvre a une
nouvelle fécondité pour le bien du peuple de Dieu. Avec l'aide de Dieu et le travail de sa grace, les
épreuves de santé peuvent devenir pour chacun une maniére de découvrir la tendresse et la présence
de Dieu.

82. l'annonce de la maladie est souvent un choc brutal pour ceux qui en font la douloureuse
expérience - une annonce qui bouleverse leur vie et leur facon de 'appréhender. Si elle peut, pour
certains n'étre qu'une épreuve passagere, pour d'autres, elle aura des conséquences lourdes qui les
obligent a repenser intégralement leur mode de vie. Lorsqu'elle survient, la maladie est vue comme un
frein au quotidien et peut étre ressentie comme un deuil. Le fréere malade passe alors par les différentes
étapes de celui-ci: le choc et le déni; la douleur et la culpabilité; la colére; le marchandage; la
dépression et la douleur; la reconstruction ; I'acceptation. Ce chemin d'acceptation est vécu en union
avec la croix du Christ et en s'appuyant sur le soutien de ses fréres.

§3. La communauté joue un rble essentiel dans I'accompagnement du frére malade. Priere,
présence fraternelle et délicatesse sont des attitudes primordiales pour le soutenir. Chaque membre
de lacommunauté veillera a ajuster sa présence aux besoins du frére éprouvé ; cela réclame une écoute
attentive, de la disponibilité ainsi qu’'une grande capacité d’adaptation. On veillera a garder la discrétion
al'égard du frére en respectant son intimité, en évitant de parler de sa pathologie sans son accord, aussi
bien a I'extérieur qu'’en communauté.

84. La maladie psychique (bipolarité, dépression chronique, etc.) représente une épreuve
particuliere qui sollicite un autre genre d'aide de la communauté. Parce que ce genre de maladie n'est
pas toujours visible, elle demande une certaine vigilance. Elle réclame une compréhension précise de
la pathologie du frére pour 'accompagner de maniére ajustée ; dans ce domaine, on n'hésitera pas a
prendre conseil auprés de professionnels. En méme temps, les freres veilleront a ne pas enfermer le
frere dans sa maladie, mais a l'accueillir comme une personne blessée ayant besoin de soutien et
d'aide ; ils développeront une discrétion bienveillante a I'extérieur du prieuré, sans nier les problemes
mais dans le respect de l'intimité du frere.

§5. Le sacrement des malades est une ressource capitale pour affronter la maladie. Lorsque c'est
possible, il est bénéfique de le célébrer en présence de la communauté. Nous sommes alors témoins
pour le fréere malade du Christ qui se penche sur son humanité souffrante. La réception du sacrement
des malades soutient le frere et I'aide a donner un sens a sa souffrance.

162



§6. Apres la guérison, la communauté doit comprendre que le frére qui est passé par la maladie a
changé : sa perception de la vie a évolué, ce qui entrainera souvent des changements dans sa maniéere
de vivre.

4. Les temps ou la communauté est éprouvée par un frere

359. 81. Il arrive que le comportement d'un frére entame la concorde dans un prieuré et rende la vie
commune difficile en dépassant le seuil de ce que la communauté locale est capable de porter. La
situation devient critique lorsque l'attitude du frére nuit de maniére habituelle a I'exercice d’'un partage
normal en chapitre, aux relations saines entre fréres, a la mission apostolique, a la réputation du
prieuré. Le signe principal en est l'incapacité durable a se remettre en cause, a écouter les corrections
ou a les intégrer. Le frere doit alors étre aidé avec plus d'attention.

82. Tout prieuré n'est toutefois pas en mesure d'accompagner ce genre de situation difficile. La
résistance passive ou active d'un frére obstiné fatigue parfois la communauté jusqu’a 'usure. Le prieur
provincial sera attentif a ne pas perdre I'espérance que le frére puisse évoluer et a prendre des moyens
adaptés aux forces de la Province. S'il est important d'aider le frere en difficulté, les autres fréres doivent
également étre protégés.

83. Pour l'accompagnement du frére, lorsqu'il est difficile a une seule personne de tenir dans la
durée, il est utile de travailler a plusieurs. Une équipe accompagne les cas difficiles avec plus de sagesse.
Elle permet de mettre en place une vision commune et de croiser les ressources. L'équipe
d'accompagnement sera toujours guidée par celui qui a autorité sur le frére concerné et comportera en
plus un ou plusieurs autres membres - qui pourront étre des laics dont, si nécessaire, un médecin, un
psychologue ou un professionnel du comportement.

84. Devant une telle situation, tous se rappelleront que la priére de fréres unis est puissante auprés
de Dieu. Méme lorsque les obstacles a la communion fraternelle dans la vie commune demeurent, il
nous appartient toujours d'espérer pour nos fréres et de les porter dans la priere.

VI. LA VIEILLESSE, TEMPS DU LACHER PRISE

1. Une autre maniéere de porter la mission et la communauté

360. 81. Quand ses forces déclinent, un frére ainé est progressivement obligé d'adapter et de réduire
son activité. Cette période de renoncement déclenche un processus de deuil exigeant et humainement
colteux. Il a alors besoin d'étre aidé a vivre cette étape non comme une mise a I'écart de la mission
évangélisatrice mais comme une autre maniére non moins féconde de la porter. Il peut désormais
prendre sa part dans le rayonnement apostolique de la communauté de différentes maniéres : « 'une
d'entre d'elles, et trés importante, est celle de soutenir la mission commune par la priére et |le sacrifice ;
une autre forme, ce sont les petits services qu'on peut rendre selon 'état de santé; et aussi, en étant
témoins et protagonistes de gratuité » (IMF 36).

82 Dans la vie fraternelle, les anciens ont un réle inestimable a jouer auprés de leurs fréres plus
jeunes en leur apportant le témoignage d'une vie qui a traversé toutes les tempétes, portée par la
fidélité du Seigneur. Leur expérience et leur sagesse sont des ressources précieuses. lls chercheront a
se rendre disponibles afin de prodiguer écoute, encouragement et conseils.

2. Le moment de la dépendance

361. 81. Avec l'arrivée du grand age se posent des problémes nouveaux liés a I'entrée des freres alnés
dans une plus grande dépendance. Cette étape comprend un travail douloureux d'acceptation et de
dépouillement. La perte progressive d'autonomie, la maladie ou les infirmités sont un appel nouveau a
se laisser fagonner par I'expérience pascale, jusqu’a la configuration au Christ crucifié. Le fréere ressent

163



alors plus profondément dans son étre « I'expérience que Paul décrit dans un contexte de marche vers
la résurrection : "Nous ne perdons pas courage et méme si, en nous, I'homme extérieur va vers sa ruine,
I'hnomme intérieur se renouvelle de jour en jour" » (PI 70).

§2. L'accompagnement des anciens par la communauté doit prendre en compte tous les aspects
concrets au niveau médical et humain, mais il ne doit pas se limiter a cette dimension. On sera attentif
a leur apporter le soutien et la nourriture spirituels dont ils ont besoin en fonction de I'évolution de leur
état.

3. La derniere Paque

362. 81. Suivre 'Agneau partout ou il va s'accomplit dans la derniére étape de notre vie, au « moment
de s'unir a I'heure supréme de la passion du Christ » (VC 70). Nous sommes appelés a participer a son
acte d'offrande a la Croix, sommet d'amour qui accomplit toute sa vie filiale. En donnant sa vie, le Christ
nous a ouvert la possibilité de vivre notre mort en Lui comme un don libre de nous-mémes au Pére :
« Ma vie, nul ne la prend, c'est moi qui la donne » (Jn 10, 18). Dans cet ultime lacher-prise qu'on ne peut
reprendre, nous vivons notre derniere Paque, dans l'espérance de la vision béatifiante : « Nous le
savons : quand cela sera manifesté, nous lui serons semblables car nous le verrons tel qu'il est»
(1Jn 3, 2). Le Pére achéve alors en nous «ce mystérieux chemin de formation, commencé depuis
longtemps » (VC 70, cf. Pl 70).

§2. l'accompagnement communautaire joue un réle essentiel pour cette derniére étape. Les fréres
du prieuré auront a coeur d'accompagner leur frére dans ses derniers moments, y compris lorsqu'il
réside dans un établissement de soins. Chaque frere doit pouvoir compter sur le soutien de ses freres
pendant ses derniers jours jusqu'au moment de l'ultime passage, accompagné si possible par le chant
du Salve Regina, ou d'une autre recommandation mariale.

164






Chapitre 14 :
LE TEMPS DU PRE-NOVICIAT

363. 81. La formation d'un Frére de Saint-Jean débute par une préparation a I'entrée dans l'lnstitut: la
période du pré-noviciat. Celle-ci commence dés les premiers pas dans le discernement vocationnel
aupreés de la Congrégation et s'achéve au terme du postulat, quand le candidat demande 'admission
dans la Congrégation. Elle se développe en trois moments a durée variable selon les régions: la
pastorale des vocations (l), le temps comme regardant (Il) et le postulat (l11).

82. Ce qui suit dessine les objectifs et les moyens généraux pour chacune des trois étapes du pré-
noviciat. Les points d'attention de cette période de discernement et d'accompagnement different selon
la culture du candidat ; il appartient a la ratio formationis provincialis, ayant examiné les contextes et les
moyens régionaux, de formuler un parcours précis et adapté de chacune de ces étapes en conformité
avec les indications générales suivantes.

|. ACCOMPAGNER LES VOCATIONS : LA PASTORALE DES VOCATIONS

364. « L'invitation de Jésus : "Venez et voyez" (Jn 1, 39) demeure encore aujourd’hui la régle d'or de la
pastorale des vocations. Celle-ci tend a montrer, a 'exemple des fondateurs et des fondatrices, I'attrait
de la personne du Seigneur Jésus et la beauté du don total de soi pour la cause de I'Evangile ». Il revient
aux consacrés de « proposer courageusement, par la parole et par I'exemple, 'idéal de la sequela Christi,
en affermissant ensuite la réponse aux motions de I'Esprit dans le coeur des personnes appelées »
(VC 64).

1. L'accompagnement des premiers pas

365. §81. C'est le candidat qui « détient la responsabilité premiére de dire "oui" a I'appel qu'il a regu et
d'accepter toutes les conséquences de cette réponse, qui n'est pas d'abord d'ordre intellectuel, mais
bien plutdt d'ordre vital » (Pl 29). L'objectif premier de la pastorale des vocations est donc de se mettre
au service de celui qui cherche a découvrir la ou le Seigneur l'appelle, en respectant I'état de vie ou se
trouve le jeune (cf. Dir. 30.1).

82. Pour répondre a cette exigence particuliere :

e Onsera attentif a ce que la pastorale des vocations se fasse dans un esprit évangélique tel que
nous y invite saint Jean dans son récit de I'appel des premiers disciples par Jésus (Jn 1, 35-50) :
o importance de témoins qui aident a entendre l'appel (la figure de Jean-Baptiste) ;
o dimension personnelle d'une vocation, respectant la liberté des personnes dans leurs
cheminements (« Que cherchez-vous ? » adressé a André et a Jean) ;
o l'appel a faire un choix (« Suis-moi ! » dans le cas de Philippe) ;
o dialogue en vérité pour y répondre (dialogue avec Nathanaél).
e On évitera deux attitudes déléteres :
o lalogique du recrutement, qui, ne respectant pas le cheminement de la personne, peut
conduire a une précipitation dans le discernement ;
o unetrop grande timidité ou inaction, lorsque la communauté n'appelle plus et se ferme
a cette fécondité, a I'image d’'un couple marié qui ne voudrait pas avoir d'enfant.

166



e Chaque frére et chaque prieuré doivent prendre conscience que la pastorale des vocations
releve de leur responsabilité : engagements d'apostolats auprés des jeunes, hospitalité et
accompagnement de ceux qui cheminent pour découvrir leurs vocations.

2. La pastorale des vocations en lien avec I'Eglise locale

366. §1. L'Eglise invite les consacrés a donner une attention particuliére & la pastorale des vocations qui,
en raison de la diversité culturelle, du contexte socioculturel et souvent du manque de maturité des
candidats, demande aujourd’hui plus d'investissement. D'une facon particuliére, il s'agit de prendre
conscience que « la pastorale vocationnelle a pour destinataires des hommes d'ages divers, méme si,
de nos jours, vu le nombre croissant de candidats adultes ayant a leur actif une ou plusieurs expériences

professionnelles, on percoit la nécessité de consacrer une attention plus particuliere a ceux-ci»
(RFIS 14).

§2. Pour cela:

e LePrieur provincial, avec son conseil, constitue une structure provinciale de fréres responsables
de la pastorale des vocations. Ces fréres sont choisis pour leurs qualités daccompagnement et
de discernement vocationnel auprés des jeunes, pour leur esprit de collaboration avec I'Eglise
locale et pour leur amour constructif a I'égard de notre vocation.

e Ces promoteurs de vocation développeront des activités (camps, retraite de discernement...) et
les moyens de communication sociale pour faire connaitre le charisme de la communauté et
inviter a une découverte de notre vie. lIs sensibilisent leurs fréres a la signification pour les
vocations de leur choix et leur témoignage apostoliques. Quand ils accompagnent des jeunes
qui se posent la question vocationnelle, ils conjuguent le respect pour la liberté personnelle et
la capacité a inviter a une écoute audacieuse du Seigneur.

e La ratio formationis provincialis définira cette structure de promotion des vocations adaptée a la
réalité régionale.

Il. LE TEMPS COMME REGARDANT

1. Les objectifs de cette période

367. Quand un candidat potentiel exprime le désir explicite de connaitre de plus prés notre vie, la
Congrégation lui propose, aprés un temps de premier accompagnement, de passer a une étape
d'observation comme «regardant », en vivant aupres d'un couvent tout en gardant sa vie de laic
(cf. D30. 1). Cette étape a un triple objectif : aider le candidat a grandir humainement et chrétiennement
dans le discernement de sa vocation ; lui permettre d'atteindre une meilleure connaissance de ce qu'est
la vie religieuse et le charisme de notre communauté ; vérifier les aptitudes a vivre une vie consacrée
chez nous.

a) Grandir humainement et chrétiennement

368. §1. En ce qui concerne la croissance humaine et chrétienne du regardant, plusieurs modalités sont
possibles selon les régions, l'objectif étant double : donner au regardant I'expérience de connaitre une
vie chrétienne accomplie, comme disciple missionnaire, et pourvoir a ce dont il a besoin afin de
discerner et de répondre a sa vocation.

§2. Pour cela, le candidat doit avoir :

e une autonomie et une stabilité qui lui donnent d'étre vraiment engagé dans des études ou un
travail, ainsi qu'une hygiéne de vie et des relations saines ;

e une pratique de vie chrétienne dans le lieu ou il se trouve, une connaissance de la foi, et, si
possible, un engagement pour la mission et le service pour les plus petits. Il est nécessaire que
le regardant vive déja des cing éléments essentiels de la vie chrétienne (priére, doctrine de la

167



foi, fraternité, service et mission). Dans certaines régions, le temps comme regardant peut
prendre la forme d'une école d'évangélisation.

83. On vérifiera que le candidat est suivi par un accompagnateur spirituel et que lui soient donnés
les moyens pour avancer dans son discernement et son choix. Au moment de sa demande de devenir
postulant, il est nécessaire que le regardant fasse une retraite accompagnée de plusieurs jours. Celle-ci
peut se faire au sein de la Communauté ou en dehors. Si 'accompagnateur spirituel du regardant est
un Frére, on encouragera le candidat a parler au moins une fois avec un prétre, un consacré ou ne
consacrée qui ne sont pas membres de la Communauté.

b) Découvrir la vie religieuse et notre charisme

369. 81. Les regardants recevront les informations suffisantes pour bien saisir ce que nous sommes et
ce a quoi ils s'engagent s'ils venaient a entrer chez nous. Cette connaissance ne peut se réduire a un
enseignement ; elle doit leur donner d'éprouver de l'intérieur ce que peut signifier pour eux une vie de
Fréere de Saint-Jean.

82. Pour celg, les regardants :

e recevront une formation qui leur donne de comprendre ce qu'est une vocation, comment la
découvrir, les différents états de vie dans I'Eglise et les caractéristiques de notre charisme.

e feront des séjours dans un ou des prieurés de la Congrégation ou on leur donnera
d'expérimenter tant la maniére de vivre des fréres que certaines de leurs activités apostoliques.
Par ailleurs, on trouvera le moyen de leur faire découvrir que nous formons la Famille Saint-
Jean avec des Sceurs apostoliques et contemplatives et des Oblats.

c) Vérifier les aptitudes

370. 81. En ce qui concerne la vérification des conditions minimales a l'entrée au postulat, en plus des
exigences canoniques (Can.643), on s'assurera pendant ce temps que le candidat ait :

e un niveau scolaire suffisant (Baccalauréat, fin d’études supérieures ou déja une expérience
professionnelle, selon la culture ou il se trouve) ;
e des lectures et des expériences qui complétent sa culture générale.

§2. On établira un dialogue franc avec le candidat pour vérifier s'il n'existe pas d'empéchement
majeur.

2. L'accompagnement personnel du regardant

371. Les regardants seront accompagnés par un frére désigné qu'ils pourront rencontrer régulierement.
Ce frere accompagnateur des regardants est nommé par le prieur, ayant consulté préalablement son
chapitre conventuel, le délégué provincial pour la formation et le Provincial. Dans sa responsabilité et
son travail de discernement, il travaille en concertation avec le responsable du postulat et le maitre des
novices. L'accompagnateur des regardants peut étre la méme personne que le promoteur des
vocations. Sa capacité a accompagner personnellement doit étre assurée.

3. L’admission au postulat

372.81. Au terme du processus de discernement de cette période, le regardant fera une retraite de
discernement. S'il décide d'entrer chez nous, il fait une demande écrite adressée au Provincial pour
postuler dans notre Congrégation. Nul ne pourra entrer au postulat sans I'expression claire de vouloir
étre Frére de Saint-Jean.

§2. Le Provincial, aprés consultation de ceux qui ont accompagné le regardant, demandera au
Chapitre conventuel qui I'a accueilli de se prononcer sur son admission au postulat.

168



4. La durée de ce temps

373.La durée de cette période varie selon le cheminement de croissance et la maturation du
discernement de chacun. Il est souhaitable que la ratio formationis provincialis indique la durée minimale
souhaitée - dans l'esprit de Pl 29.

Ill. LE POSTULAT

374. 81. Le postulat permet de préparer au noviciat et de vérifier les aptitudes du candidat avant sa
demande d'entrer dans la Communauté. L'entrée dans I'étape du postulat se fait auprés d'un prieuré
de la Congrégation qui est habilité par le Provincial a admettre des postulants. Le postulant est inscrit
sur les registres de la Province et de la Congrégation dés le commencement de son postulat.

§82. Selon les lieux, le postulat pourra se faire en vivant dans un prieuré ou de facon non
résidentielle (le postulant continuant alors ses études ou son travail tout en se rendant régulierement
dans un prieuré). Il appartient a la ratio formationis provincialis et aux programmes locaux de postulat
d'en déterminer les conditions. Dans les deux cas, on veillera :

e que le postulant rencontre régulierement le responsable du postulat - cette condition excluant
la réception au postulat d'un candidat qui réside dans un autre pays et/ou a grande distance
physique que le prieuré d'attachement (cf. Dir. 30.1).

e a bien distinguer cette période du postulat par rapport au noviciat, le candidat devant garder
une liberté et autonomie (financiére, lien avec son milieu de vie et famille). Cette période est,
en effet, un temps de maturation et de vérification d'un premier choix du candidat posé a I'égard
de la vie religieuse dans notre institut, ce dernier n’en étant pas encore membre (cf. Pl 44).

1. Programme de formation du postulat

375. La formation dans cette période vise trois objectifs principaux : continuer a fortifier les bases de la
vie chrétienne selon ses cing éléments essentiels, juger des aptitudes du candidat et le préparer a entrer
dans notre genre de vie. Chaque postulat se donne donc un programme de formation qui réponde aux
objectifs principaux qui suivent.

a) La formation humaine

376. 81. Si le noviciat est un temps qui permet de poser les fondations spirituelles et religieuses de notre
vie consacrée, le postulat qui le préceéde est un temps de formation humaine et de vérification des bases
sur lesquelles la consécration a Dieu pourra reposer.

§2. Pour cela:

e Dans cette période, il est important que le postulant commence a se laisser connaitre, désire
approfondir sa connaissance de lui-méme et sa lucidité sur son histoire personnelle.

e En particulier, il est bon qu'il commence a étre conscient de son éducation familiale; qu'il
percoive certaines richesses et limites de sa culture d'origine; qu'il soit ouvert a une autre
culture, s'il doit faire son noviciat dans un autre pays. Il est fortement conseillé que le
Responsable du postulat puisse rencontrer ou méme visiter la famille du postulant, si ce n'est
pas déja fait avant I'entrée au postulat.

e Avec un soin particulier, les responsables de formation seront attentifs a la capacité du
postulant de mener une vie consacrée en communauté entre personnes de méme sexe. Pour
cela, ils vérifieront I'équilibre psychologique (pathologies possibles, fragilités rédhibitoires, etc.)
et affectif du postulant (dépendance, addictions, regard dévalorisant sur lui-méme, ego
surdéveloppé immaturités dans les relations, rythme de sommeil et d'alimentation
désordonné, etc.), « notamment I'équilibre sexuel, qui suppose I'acceptation de l'autre, homme
ou femme, dans le respect de sa différence » (Pl 43) Il est important aussi qu'il développe un

169



rapport équilibré avec le numérique dans sa vie (lutter contre les addictions au net, a la
pornographie, aux gadgets, aux jeux).

e Selon les législations locales et compte tenu du droit de quiconque a préserver son intimité
(Cf. Can. 220), chaque candidat passera un test psychométrique en début d'année. On lui
ouvrira la possibilité de profiter d'un accompagnement par un professionnel, selon les besoins,
en préférant conduire un travail de fond a cette étape plutdt qu'aux autres moments de sa
formation initiale, particulierement la période du noviciat.

e Enfin, a travers des sessions et 'accompagnement, il recevra des formations qui lui permettront
de mieux se connaitre humainement et acquérir certaines moeurs fondamentales de travail et
de vie relationnelle.

b) La formation spirituelle

377.81. Dans cette période, on veillera a ce que le postulant prenne les moyens d’entrer dans un
discernement spirituel vocationnel ; qu'il approfondisse sa vie intérieure personnelle avec le Seigneur,
gu'il puisse nourrir sa vie spirituelle et consolide sa connaissance de la Bible ainsi que la doctrine de Ia
foi. Du c6té des formateurs, il est capital de vérifier le degré de maturité chrétienne de celui qui se
présente; on ne peut admettre au noviciat des candidats qui n‘ont pas «achevé leur initiation
chrétienne (sacramentelle, doctrinale et morale) et manquent de quelques éléments d'une vie
chrétienne ordinaire » (Pl 43) - on consolidera donc la formation selon les cing éléments essentiels de
la vie chrétienne, la découverte de la vie religieuse et de notre charisme.

82. Pour cela:

e Le postulat sera une premiére école de priére ou seront données une formation fondamentale
et pratique a la vie d'oraison, une initiation a la lectio divina, la récitation simple et belle de
certaines Heures, la priére du chapelet chaque jour.

e Les postulants seront invités a vivre plus intensément des sacrements (si possible, messe
quotidienne et confession réguliére) et recevront une catéchése liturgique fondamentale.

e Les formateurs organiseront des sessions pour les aider a entrer dans un discernement
spirituel concernant leur vocation et veilleront a ce qu'ils soient bien accompagnés dans le
cheminement spirituel.

e Les postulants auront une lecture guidée de la Bible (particulierement les écrits de saint Jean)
et apprendront a méditer les lectures de la messe du jour. lls auront a disposition une
bibliothéque pour leur lecture spirituelle.

§3. Au terme du postulat, chaque candidat fera une retraite de discernement spirituel avant de
faire sa demande d’entrée au noviciat. Afin de promouvoir la liberté des candidats, il sera profitable que
cette retraite ne soit pas effectuée au sein d'un prieuré de la Congrégation ni préchée par un Frére.

c) La formation au charisme et a la spécificité de la vie religieuse

378.81. Il est important que les postulants prennent connaissance de notre charisme, de notre
patrimoine spirituel et de notre histoire avec ses lumiéres et ses ombres. De plus, il est bon qu'ils
puissent bien comprendre ce qui est spécifique a la vie religieuse et la place du sacerdoce dans notre
Communauté.

§2. Pour cela:

e Les freres donneront des formations sur ces sujets et seront attentifs dans 'accompagnement
a ce que les ambiguités soient levées.

e |l s'agira, aussi, de vérifier la capacité du postulant de vivre en communauté sous l'autorité de
supérieurs. « Cette capacité sera certes mieux vérifiée en cours de noviciat ; mais la question
doit étre posée avant. Les candidats doivent notamment savoir qu'il existe d'autres voies que
celle d'entrer dans un institut religieux pour qui veut donner toute sa vie au Seigneur » (Pl 43).

e La responsable du postulat donnera aux candidats une information suffisante sur les
empéchements majeurs a la vie religieuse et a I'accés au sacerdoce, ainsi que les processus et
les critéres de discernement tant pour la profession perpétuelle que pour l'accés aux ordres.

170



d) La formation intellectuelle

379. 81. Concernant la formation intellectuelle, le postulant doit déja pouvoir saisir importance que
notre Congrégation donne a la recherche de la vérité, aux études, a la « diaconie de la vérité » dans
l'apostolat. De plus, il faudra étre attentif a ce qu'il soit préparé a suivre des études chez nous.

82. Pour cela:

e Par le moyen des lectures, d'échanges accompagnés ou informels, ou par des enseignements
réguliers, on l'initiera a certains sujets philosophiques et théologiques et on cherchera a éveiller
son intérét pour les grandes questions de 'homme et de I'Eglise.

e Son programme de vie comportera la découverte des écrits johanniques, spécialement
I'Evangile de Jean, avec une lecture guidée du reste de la Bible. Par ailleurs, il aura un cours sur
le Catéchisme de I'Eglise Catholique - lecture suivie de la premiére partie (section | sur la foi) et
la troisieme partie (sur la vie dans le Christ).

e Les formateurs seront attentifs a vérifier si le candidat posséde une culture générale de base
suffisante. Celle-ci doit correspondre a celle que I'on attend généralement d'un jeune qui a
achevé une scolarité normale dans le pays.

e |l est important qu'il puisse maitriser suffisamment la langue du noviciat. Pour cela, il doit
pouvoir se soumettre a des évaluations standards sur son niveau de maitrise de la langue.
e |l faudra veiller « a promouvoir la culture sans l'assimiler a une culture étrangére. C'est a

I'intérieur de leur propre culture que les candidats ont a reconnaitre I'appel du Seigneur etay
répondre de facon originale » (Pl 43).

e) Formation apostolique

380. §81. Apreés le temps comme regardant, le postulat continue d'étre une école d'évangélisation et de
service des plus pauvres. Les apostolats doivent étre choisis et préparés de telle maniére qu'ils donnent
au postulant de découvrir concrétement la vie apostolique comme une part essentielle du charisme de
la communauté.

§2. Pour cela:

e Lespostulants recevront une formation suffisante qui les prépare aux apostolats qui leur seront
confiés.

e llsferont partie, autant que possible, d'une équipe avec qui ils apprendront a porter et a évaluer
une mission apostolique.

e Les formateurs feront une évaluation au terme du postulat avec chacun d'eux et avec I'équipe.
Elle portera tant sur les fruits qui sont apparus au cours des missions que sur la maniére dont
le postulant a su s'y investir et se positionner par rapport aux personnes.

2. L'accompagnement personnel du postulant

381. L'accompagnement du responsable des postulants, de l'accompagnateur spirituel et de la
communauté sont des moyens privilégiés qui favorisent l'intégration personnelle de la formation regue.
Pour cette raison, les responsables du postulat y attacheront une importance particuliére.

a) L'accompagnement par le responsable des postulants

382. 81. Le frere responsable des postulants est un frére profes perpétuel désigné pour cette charge
par le Provincial ; il est un formateur uniquement au for externe, sans jouer le r6le de l'autorité
religieuse. Il est responsable de l'animation du programme de formation et accompagne avec
progressivité le cheminement de discernement et de découverte des candidats.

§2. Pour cela:

e |l leur propose des expériences et des pratiques qui les aident a découvrir la Congrégation et la
vie consacrée, ainsi que I'appel de Dieu sur lui. Il supervise aussi les activités du programme de
formation.

171



e |l suscite la coopération fraternelle des autres membres du prieuré dans cet accompagnement
et leur témoignage évangélique.

e |l veille a travailler de concert avec le promoteur des vocations qui a précédemment
accompagné ce candidat et le maitre des novices qui le suivra ensuite.

§3. Les fréres choisis pour cette charge doivent étre bien enracinés dans la mission et le milieu
ecclésial. Ils recevront une formation a I'écoute, au discernement spirituel et a 'accompagnement des
personnes. Vus les combats et les fragilités qu'éprouvent souvent les postulants d'aujourd’hui, les
responsables des postulants doivent acquérir des compétences dans le domaine pédagogique, dans la
vie spirituelle et en sciences humaines. Il est fortement conseillé qu'ils constituent une équipe
pédagogique et travaillent en groupe.

b) L'accompagnement spirituel du postulant

383. Chaque postulant a un accompagnateur spirituel qu'il rencontre régulierement et qui l'aide dans
son discernement et dans la croissance de sa liberté intérieure. Il 'assistera pour retracer son histoire
vocationnelle et mettre des mots sur ce qui le fait choisir ou non d'étre Frere de Saint-Jean. Il vérifiera
son écoute du Seigneur et lui donnera des clefs pour avancer dans son choix vocationnel. Il sera
particulierement attentif a préparer et a relire la retraite de discernement au terme du postulat.

c) L’accompagnement communautaire

384. Par leurs contacts avec le postulant dans des activités auxquelles ils participent (apostolats,
services, rencontres gratuites...), les différents freres du prieuré accompagnent a leur niveau la
maturation du discernement vocationnel des candidats. De ce fait, le chapitre conventuel, en lien avec
le responsable de formation, doit veiller a ce que la vie et les activités communautaires avec les
postulants soient porteurs pour leur cheminement personnel.

3. L’admission au noviciat

385. 81. Au terme du programme, le postulant qui veut entrer chez nous fait une demande écrite
d'entrée au noviciat. Le Prieur provincial constitue alors un conseil d'admission pour examiner sa
demande et émettre un avis sur lI'idonéité du candidat. Ce conseil est composé du responsable du
postulant, du maftre des novices et d'au moins un frere nommé par le Prieur provincial.

§2. Chaque membre de ce conseil aura acces a un dossier de candidature, remis par le responsable
des postulants. Ce dossier contiendra notamment un rapport du chapitre conventuel du prieuré ou le
candidat a fait son postulat, qui s'exprimera par un vote consultatif, ainsi que tous les documents
canoniques et les témoignages nécessaires (extrait de baptéme, lettre des supérieurs de séminaire ou
de communauté religieuse dans lesquels le candidat serait passé, casier judiciaire, bilan de santé, etc.).

4. Les éléments d’adaptation provinciale
386. 81. La ratio formationis provincialis déterminera en particulier les modalités particuliéres suivantes :

e <'il sagit d'un postulat résidentiel ou non-résidentiel - et s'il s'agit d'un postulat non-résidentiel,
les modalités de formation et le critére de participation minimale ;

e certains criteres propres a la Province pour l'entrée au noviciat - surtout pour le niveau
d'études, les limites d'age ;

e e niveau requis et les tests linguistiques a passer avec succes pour la langue du noviciat ;

e lamaniére de marquer I'entrée au postulat, s'ily en a une;

e la composition du conseil d'admission, le contenu du dossier de candidature, la méthodologie
de discernement.

172



Chapitre 15 :
LE NOVICIAT

387.81. «lls virent ou il demeurait, et ils restérent auprés de lui ce jour-la » (Jn 1, 39). En entrant au
noviciat, chaque frére est invité a son tour a entrer dans I'expérience du disciple que Jésus aimait. Ce
temps particulier commence le jour de I'entrée en communauté et dure dix-huit mois (sauf cas
particulier - cf. Const. 36), «dont deux mois consécutifs passés dans un lieu de désert de la
Congrégation » (Const. 33 §2).

82. La formation au noviciat a pour premier objectif d'initier chaque frére a notre forme de vie
religieuse. De plus, le noviciat est un temps d'accompagnement personnalisé, selon un programme de
formation dans une communauté formatrice. Sous la direction d'un pére-maitre, les novices font leur
premier pas dans la Communauté en cherchant a faire leur le charisme de notre institut. Enfin, I'étape
du noviciat est un temps de probation ou le novice continue son chemin de discernement vocationnel
avec la communauté et se prépare a s'engager dans une vie selon les voeux.

|. LE PROGRAMME DE FORMATION

388. Parce que le noviciat est un temps d'initiation, le programme de formation a pour principal objectif
de faire entrer le novice dans une expérience spirituelle et humaine, celle de Frére de Saint-Jean. Par
conséquent, bien que la formation proposée au noviciat embrasse les diverses dimensions de la
formation, elle accorde une attention particuliere a la dimension spirituelle (cf. PI35) et a
I'approfondissement du charisme.

1. La formation spirituelle

389. Dans cette étape de vie religieuse, il s'agit d'initier le novice a entreprendre une marche a la suite
de Jésus chaste, pauvre et obéissant et a renforcer son union avec lui selon le charisme de Frére de
Saint-Jean. Cette démarche implique d'accompagner le frére pour qu'il s'ouvre a la grace de I'Esprit, de
telle sorte que dans toute sa personne, le novice entre dans un processus permanent de conversion et
de transformation évangélique. Pour cette raison, la formation spirituelle du novice a trois objectifs :
I'initiation a I'écoute du Seigneur dans sa vie pour le suivre, le fait de centrer toute sa personne sur le
Christ et une appropriation de notre forme de vie.

a) Initiation a suivre le Christ

390. §1. La vie spirituelle selon notre charisme a pour fondement I'amitié avec le Christ. Or cette amitié
se vit d'abord dans l'oraison au niveau du « cceur », compris dans le sens biblique. Ainsi, le premier
chemin de formation spirituelle a parcourir est celui de l'intériorisation et de la découverte du cceur
profond; ce que Dieu aime c'est « la vérité au fond du cceur » (Ps 51 6). Le Maitre des novices sera
attentif a ce qu'une telle démarche ne conduise pas a un enfermement en soi, mais a une rencontre
authentique de Dieu, a un véritable accés a soi et a une ouverture aux fréres. Pour favoriser le
recueillement et l'intériorisation, la communauté formatrice veillera a I'environnement du noviciat : lieu
qui dispose, rythme particulier au noviciat, climat de silence.

82. La rencontre avec le Christ permet au novice de le suivre, a condition qu'il ait appris a entendre
sa voix (cf. Ps 94, 7). Par conséquent, le frére novice est initié a l'art du discernement spirituel, afin
d'apprendre les voies d'une écoute authentique de Dieu, ainsi qu'une écoute de soi en Dieu. A travers

173



les relectures diverses, personnelles ou communautaires, il apprendra a mettre des mots sur les réalités
spirituelles qui sont en jeu dans le quotidien de sa vie. Gréace a cette écoute et ces relectures, le novice
est amené a suivre le Christ et a choisir selon Dieu.

b) Centrer toute sa personne sur le Christ

391. 81. Le centre de toute la personne est le Christ présent au cceur. Par la priere, c'est d'abord vers ce
centre et de ce centre que la personne du frére s'unifie. Par conséquent, le noviciat est une école de
priere et de vie spirituelle dans laquelle le pére-maitre initie le frére a la vie liturgique, aux différentes
formes de priéres et aux éléments de la vie spirituelle. Cette initiation a I'école de la Bible, des Péres de
I'Eglise et des Maitres spirituels se fait dabord dans un dialogue et un accompagnement dans la vie,
tout en donnant des contenus a travers les enseignements du noviciat et les lectures choisies. Elle se
réalise aussi par I'établissement d'un rythme et la participation a des activités particuliéres quifavorisent
I'intériorité et lintégration des éléments de la vie spirituelle. Elle inclut des temps de solitude,
particulierement celui des deux mois de désert. Elle vise, enfin, a ce que le novice puisse entrer dans
une oraison qui imprégne toute sa vie et lui permette de vivre dans le Christ, par Lui et avec Lui.

§2. L'initiation a I'accueil de la Parole de Dieu dans son cceur et dans sa vie est un point décisif de
la formation spirituelle au noviciat. En effet, elle effectue une transformation de toute la personne pour
gu’elle devienne une personne évangélique, a la ressemblance de Celui qui est la Parole faite chair. Par
conséquent, les novices « approchent de tout leur coeur le texte sacré lui-méme, soit par la sainte
liturgie, qui est remplie des paroles divines, soit par une pieuse lecture, soit par des cours faits pour cela
ou par d'autres méthodes » (cf. DV 25). De la sorte, une place de choix est donnée a la lectio divina
quotidienne, ainsi qu'aux cours d'introduction a la Bible. Le Maitre des novices veillera a ce que les
jeunes fréres integrent la Parole de Dieu comme un chemin de vie, et les initiera a la Tradition spirituelle
de la lectio divina (cf. VD 86-88). De méme, il aidera les novices a mieux découvrir saint Jean, tel que le
présentent les Evangiles, la Tradition et le Magistere.

§3. Le Maitre des novices a pour mission d'aider le novice a unifier sa vie dans une paix du cceur
qui vient du Seigneur. Cette attention a la vie intérieure se traduit par I'apprentissage de la tradition de
la vigilance du coeur. Le novice, surtout en deuxieme année, doit prendre conscience que tout ce qui
monte de son cceur n'est pas nécessairement de Dieu, mais qu'une pensée, une passion, un sentiment
intérieur peuvent avoir diverses origines, comme nous le donne a comprendre la tradition du
discernement des esprits (cf. 1Jn 4, 1). Cette attention au cceur introduit le novice dans un combat
spirituel d'un nouveau genre qui lui donne de choisir et d'étre de plus en plus le gardien de son cceur.
Le Maitre des novices sera attentif a ce que chacun mette en pratique un examen de conscience sérieux
et quotidien, sans se focaliser uniquement sur le péché, mais d'abord, sur la découverte de l'action de
Dieu dans le quotidien du novice. L'ouverture du cceur et I'écriture d’'un journal spirituel pourront aider
le novice a mieux se dire et prendre conscience de ce qui se joue avec le Seigneur dans sa vie de tous
les jours. L'accompagnement du novice devra l'aider a suivre le Christ, a se laisser former par Lui, a
découvrir les enjeux personnels de sa consécration et a commencer a s'approprier notre forme de vie.

c) Appropriation de notre forme de vie

392. §1. Suivre le Christ au noviciat, c'est déja vivre du charisme de la Communauté, don que le Seigneur
fait a chaque frére et qu'il commence a déposer dans le coeur du novice. A travers la vie fraternelle en
communauté, la vie de priere réguliére, 'accompagnement du Maitre des novices, I'exercice des vceux,
I'étude des Constitutions et des écrits de saint Jean et de multiples expériences de notre vie, le novice
apprend a devenir Frére de Saint-Jean.

82. L'alliance qu'il fait avec le Seigneur est inséparablement une alliance avec sa communauté et
avec ses membres. Son histoire sainte s'inscrit dans celle des Fréres de Saint-Jean. Ainsi, le novice doit
pouvoir parcourir aussi bien son histoire que celle de la Communauté. Le Maitre des novices, pour cette
raison, prendra soin d’aider chacun a relire son histoire, a poser des mots sur ce qui a construit le frére,
ce quil'a blessé, les passages de Dieu et peu a peu a découvrir sa vie comme une histoire sainte ou Dieu
est a I'ceuvre pour vivre une alliance avec lui.

174



§3. Cette histoire sainte se réalise maintenant pour lui dans une vie fraternelle en communauté et
selon les voeux. En ce sens, au fur et a mesure des mois, le novice pourra, avec 'aide de ses formateurs,
intégrer ce qui lui est proposé comme un itinéraire de vie. Ainsi, cette immersion dans une communauté
religieuse particuliere lui permet de s'approprier son charisme, son histoire et son patrimoine spirituel.
De la sorte, le temps du noviciat se présente comme une expérience religieuse qui permet au frére
d'approfondir les motivations de son choix, de comprendre sa vie comme un chemin avec le Seigneur
et d'intérioriser les valeurs de la Communauté.

2. Dimension humaine

393. L'objectif principal de la formation humaine au noviciat consiste dans le fait que chaque novice
puisse vivre en homme libre et responsable de sa vocation et donc étre capable de se donner au
Seigneur et a ses fréres en vérité.

a) Connaissance de soi

394. Pour se donner soi-méme, le novice doit d'abord pouvoir devenir lui-méme ; et la premiére étape
dans ce processus est la prise de conscience de ce qu'il est. Pour se connaitre lui-méme, le novice doit
d'abord apprendre 'accés a ce qu'il porte en lui et le traverse. Il pourra alors mieux choisir ce qu'il veut
laisser grandir en lui, ce qu'il peut assumer et ce qu'il doit accepter. Un tel parcours ne peut se faire sans
un programme de formation (cours, session, accompagnement) qui aide le novice a pouvoir se dire lui-
méme tout en entrant dans un chemin de vérité sur soi. Un tel chemin de formation lui permettra
d'aboutir a une acceptation de soi authentique.

b) Acquisition de certaines vertus

395. §1. L'acceptation de soi, la prise de conscience de ce qui 'habite et fait son histoire, est le fondement
pour avancer vers la maturité humaine. Sur cette fondation humaine, le novice, avec ses formateurs,
pourra discerner sa maniere de procéder afin d'acquérir certaines vertus nécessaires a sa nouvelle
forme de vie : humilité, pureté du cceur, docibilité, chasteté, pauvreté, obéissance, capacité de choisir a
partir d'un discernement spirituel et motivé, fidélité a la parole donnée, acquisition des mceurs de
travailleur tant dans le travail manuel qu'intellectuel.

82. De méme, le novice sera accompagné pour grandir dans la maturité humaine et affective et
intégrer son développement affectif et sexuel dans le parcours spirituel. Il est amené alors a assumer
sa sexualité en prenant conscience de ses besoins affectifs réels ou construits, des pulsions sexuelles
qui le traversent et des désirs profonds qui I'agissent de l'intérieur de facon consciente ou inconsciente.
Ce travail impliquera en méme temps d'aider le novice a trouver les voies pour assumer son histoire
affective et sexuelle et pour vivre ses besoins affectifs, ses pulsions sexuelles et ses désirs profonds
selon les exigences d'une vie consacrée a la suite de Jésus. Pour cela des cours, sessions et un
accompagnement peuvent étre mis en place avec des professionnels.

c) Le sens de la vérité

396. L'amour de la vérité touche le coeur de notre charisme et de notre vocation. Ceci peut s'interpréter
au plan humain, dans le fait de donner une primauté a sa conscience (GS 16). En visant cette unification
du ceeur et de l'intelligence, le novice apprend a avoir une parole fiable et authentique. Cette école de
la vérité est soutenue a la fois par un accueil de la réalité et la capacité a prendre de la distance, qui
rendent capable de jugements respectueux et objectifs sur les personnes, les événements, ses modéles
culturels et ses opinions.

d) Liberté et responsabilité

397. Il est important que le maitre des novices et I'équipe de formation favorisent des « espaces » de
responsabilité et de liberté afin que le novice puisse s'évaluer lui-méme, son autonomie personnelle et
sa capacité de collaborer, et qu'il ait la possibilité de réfléchir sur les choix qu'il a faits. Pour favoriser

175



une dynamique personnalisante, le nombre de fréres dans les communautés du noviciat n'est pas
anodin. On vise de préférence des noviciats de trois a douze membres pour garantir un
accompagnement a la fois personnel et communautaire.

3. Dimension intellectuelle

398. §1. Le noviciat est un temps pour s'initier au charisme de la diaconie de la vérité (cf. FR 2). Certes, il
ne s'agit en aucun cas d'un temps d'étude académique. La premiére année étant canonique, les
conditions prévues par le droit de I'Eglise seront respectées (cf. Can. 647 83 ; 648 §1-2). En ce sens, le
programme des études doit étre léger (particulierement la premiére année) et focalisé sur la finalité
spécifique de cette étape. Par conséquent, les cours du noviciat visent a éclairer la foi du novice, a
comprendre la vie spirituelle qui I'nabite et la vocation de Frere de Saint-Jean, a fonder ses convictions,
a développer le don total de soi et a renforcer ses dispositions et ses choix.

82. Pour répondre a sa finalité spirituelle, le premier domaine sur lequel se porteront les études
sera la Parole de Dieu, et particulierement les écrits de saint Jean. L'objectif est ici celui d'une
familiarisation avec les Ecritures dans la perspective de s'en nourrir pour une vie de foi plus profonde
et une connaissance aimante de Dieu. Ainsi, sera proposée une introduction simple et vivante de la
Bible. Le Maitre des novices donnera une introduction a la vie spirituelle a I'école de la Bible, des Péres
et des maitres spirituels; il en donnera les éléments essentiels et la maniére de la vivre de facon
pratique et accessible. Durant le noviciat, le novice s'adonne également a la lecture d'auteurs spirituels.
Une attention particuliére sera donnée a l'initiation a la liturgie comme lieu d’exercice de leur sacerdoce
royal. Enfin, on abordera aussi les enseignements du Catéchisme de I'Eglise catholique (partie | - section
2 sur le Credo ; partie Il, sur la célébration du mysteére chrétien ; partie IV sur la priére).

§3.Un cours sur lavie religieuse et les voeux sera donné au cours des dix-huit mois. Lors du chapitre
ou dans des cours particuliers, on étudiera les Constitutions. On présentera les aspects significatifs de
I'histoire de la Congrégation et une vision de la Famille Saint-Jean.

84. L'initiation a la philosophie au noviciat a pour objectif de toucher une des soifs les plus
profondes en 'homme : sa soif de vérité. Elle vise surtout a faire entrer le frére dans une sagesse de vie
et le rendre plus lucide sur lui-méme. Elle contribue aussi a I'appel constant a la relecture de son
expérience propre a cette étape de formation. Enfin, cette recherche philosophique, qui doit rester
simple a ce stade de formation, veut contribuer a la réflexion critique sur les représentations sur Dieu,
le monde et 'lhomme, véhiculées par la société. Cette initiation se fera de facon graduelle et en harmonie
avec le programme de formation du noviciat.

85. Certains cours en sciences humaines seront proposés sur la connaissance de soi et I'éducation
de l'affectivité.

86. Les themes proposés et décrits de maniere détaillée par la ratio studiorum pour le noviciat
seront adaptés au niveau provincial selon la situation culturelle spécifique.

4. La formation communautaire

399. 81. La vie fraternelle en communauté est importante pour nous, particulierement pour répondre
au commandement nouveau du Christ (cf. Jn 13, 34-35). Chaque novice apprend a mettre en pratique
dans sa vie ce commandement en en faisant un appui dans sa relation a ses fréres. De plus, il apprend
a développer une écoute attentive du Seigneur sur la maniére dont Jésus pose son regard et aime
chacun. Cette évangélisation du regard et du coeur est la source a partir de laquelle toute notre vie
fraternelle se développe. Il s'agit ici de faire appel a ce que cette ratio a développé sur le discernement
spirituel et la maniére dont le frere apprend a percevoir les mouvements de I'Esprit qui le conduit dans
les voies de I'amour authentique pour ses fréres.

176



82. De méme, le novice apprend a qualifier les relations qu'il vit en établissant des relations saines
et matures et en apprenant a se donner afin de devenir frére pour les autres. Ce travail, commencé au
noviciat, deviendra plus intense lors du temps de la profession temporaire'”*. Pour cela :

e il cultive le respect de chacun, I'aptitude de dialogue et d'acceptation de la diversité ;

e il apprend a se mettre en relation avec les freres en étant attentif a laisser de la place a l'autre,
a se positionner de facon ajustée et en sachant parler de lui-méme;

e il développe des relations interpersonnelles empreintes de cordialité, de fraternité et de
gratuité ;

e il apprend a tenir sa place dans un groupe et interagir de facon constructive ;

e il perfectionne sa capacité a s'adapter, a vivre avec optimisme et a mettre ses qualités au service
de la communauté.

Le Maitre des novices prendra le temps de soutenir les novices dans ce chemin d'acquisition
des vertus qui font de chacun d'eux des freres.

5. La formation apostolique

400. 81. Tout le temps du noviciat est vécu dans la perspective de notre vocation apostolique et avec la
volonté d'assumer la mission de la Congrégation. Le service du Royaume, le témoignage de I'Evangile,
le sens de I'Eglise, 'élan missionnaire animent I'expérience du noviciat. La sensibilité pour les besoins
du monde constitue un stimulant pour la vocation, nourrit la priere et devient partage. Cest
précisément en vue de la mission que le novice développe ses dons et ses potentialités.

82. Lors du noviciat, particulierement en deuxieme année, des activités apostoliques ciblées seront
proposées aux novices. Par les activités apostoliques confiées, le novice apprend a tout faire par amour
du Christ et a expérimenter 'amour du Seigneur pour ses brebis, en partageant avec les fréres et en
découvrant la joie de se donner gratuitement.

l. LES OBJECTIFS PEDAGOGIQUES DU NOVICIAT

1. Une formation centrée sur la personne

401. La capacité de se donner totalement a suite du Christ présuppose de savoir accueillir la grace dans
ce qu'il y a de plus personnel en soi et d'y répondre d’'une facon libre et mdrie avec toute son humanité.
Le premier objectif pédagogique est donc d'accompagner le frére novice dans une conversion au
Seigneur qui atteigne les profondeurs de I'étre de sa personne (cf. VC 68), « de sorte que tout son
comportement, dans les moments importants et dans les circonstances ordinaires de la vie, conduise a
révéler son appartenance totale et joyeuse a Dieu » (VC 65).

2. Agir en adulte

402. L'enfance spirituelle, qui est la porte pour entrer dans le Royaume (cf. Mt 18, 3), ne doit pas
conduire a une pédagogie qui infantilise le frére. La pédagogie du noviciat s'appuie et promeut la
capacité adulte chez le novice et utilise les principes de 'andragogie'’®. Dés le noviciat, le novice entre
dans une formation permanente et se met dans un dynamisme de responsabilité a I'égard de sa propre
formation, apprenant a se mettre a I'école du Christ comme disciple missionnaire et a « intégrer la
créativité dans la fidélité » (Pl 67). Par conséquent, 'accompagnement de la part des formateurs se fait
de facon personnalisée et personnalisante ; il s'appuie sur une pédagogie qui fait appel a l'intériorité du
novice ou il apprend a entendre la voix du Seigneur, mais aussi a sa liberté et sa capacité d'étre le
premier acteur responsable de sa formation (cf. Pl 29).

74 Voir le chapitre suivant.
75 Cf. chapitre 5, n. 105.

177



3. Un programme de formation congu comme un chemin a parcourir

403. Le noviciat est une expérience spirituelle a la suite du Christ. De ce fait, le programme de formation
est concu comme un chemin spirituel et humain a traverser. Il propose a cet effet des objectifs, des
moyens pédagogiques et des étapes qui en font un itinéraire d'initiation, de probation et de formation.
Ce programme intégre aussi toutes les dimensions de la formation de facon équilibrée et selon une
pédagogie qui met au cceur la personne du frere, I'action de Dieu et lintégration des dynamiques
relationnelles et communautaires. Ony trouvera une attention particuliére au souci d'inculturation et a
la communauté comprise comme milieu formateur. Ce programme sera proposé par le Maitre des
novices, en lien avec les autres acteurs de formation et sera validé par le chapitre provincial.
L'appropriation de ce programme de formation de la part du novice constitue un critére décisif pour
I'accés a la profession.

4. Discerner pour se donner

404. En apprenant a discerner Dieu dans tout ce qu'il vit, le novice entre dans une attitude de formation
permanente a I'école du Christ et peut se donner tout entier au Seigneur de facon consciente et libre. II
est donc nécessaire qu'il apprenne l'art de chercher les signes de Dieu au milieu des réalités de la vie.
Cet art du discernement spirituel s'exerce de maniére particuliére dans l'accueil et l'intégration des
médiations que Dieu lui donne (ses formateurs, la communauté de ses fréres, le programme de
formation, les Constitutions, les événements de la vie quotidienne, etc.), dans un esprit de foi (cf. VC 65).
Ainsi, le novice, en expérimentant notre forme de vie évalue avec le pére-maitre son idonéité a la vie de
Frére de Saint-Jean, afin d'arriver a une certitude morale suffisante pour un discernement vocationnel.

IIl. LES ADMISSIONS

405. 81. Il'y a deux conseils d'admissions pour la profession : celui composé des profes perpétuels du
couvent du noviciat et celui du conseil du provincial. Le premier conseil a un vote consultatif, le second
délibératif.

82. Les fréres profés perpétuels du couvent du noviciat se réuniront en chapitre conventuel afin de
présenter un rapport motivé qui se prononcera sur la demande du novice de faire profession et
donnera les résultats du vote de consultation. Le chapitre commencera par la lecture du rapport du
Maitre des novices sur le candidat ou il aborde son rapport au charisme, aux six dimensions de la
formation, I'exercice des veeux et les aptitudes physiques, psychiques et morales a vivre notre vie. Suivra
ensuite la délibération ou chacun sera invité a s'exprimer. Au terme, le chapitre conventuel procédera
au vote et le prieur enverra le rapport des délibérations et du vote, aprés l'avoir fait vérifier par le
chapitre conventuel.

83. Le conseil du provincial délibérera et votera sur l'accés a la profession aprés lectures des
différents rapports et dossiers du frére: dossier du postulat, rapports du chapitre conventuel du
postulat et du noviciat, rapport du responsable du postulat et du Maitre des novices.

84. Pour ce qui est des criteres d'admission a la profession, nous renvoyons au document « Criteres
et normes ».

IV. LA MAISON DU NOVICIAT ET LE MAITRE DES NOVICES

1. La maison du noviciat

406. Consciente de sa responsabilité, la Province veille a fournir les personnes et les moyens nécessaires
pour réaliser les finalités de formation du noviciat. L'organisation du noviciat est gouvernée par un
critére unique et fondamental : le milieu et les structures doivent étre en mesure de permettre de

178



transmettre I'authentique formation de Frére de Saint-Jean, d'amener les novices a assumer les finalités
du noviciat et a en intérioriser les contenus.

2. Le Maitre des novices

407. §1. Le maitre des novices est le guide spirituel qui coordonne et anime toute |'action de la formation
au noviciat. Il doit posséder la capacité de dialoguer et la bonté dans les contacts, pour inspirer la
confiance ; il témoigne de I'attachement au charisme et a la Congrégation, du zéle apostolique, de la
capacité a travailler en équipe et de créer un climat fraternel. Il s'adapte a la situation de chaque novice,
et fait son possible pour connaitre son milieu, I'éducation qu'il a recue en famille et I'expérience de sa
vie précédente. Il laisse aux novices la possibilité de s'exprimer avec spontanéité et doit savoir discerner
en profondeur. Dés le début du noviciat, le novice se met sous son gouvernement, s'ouvre a lui avec
confiance et simplicité, assume une nette disposition a se former et collabore en toute responsabilité.

82. Une des taches principales du Maitre des novices, assisté des autres formateurs, est de faire
du noviciat une vraie communauté formatrice. Cette communauté accompagne chaque novice dans
une expérience de formation personnalisée, vit dans le style et l'esprit du charisme et est ouverte a la
réalité de la Province. Les conférences, les chapitres, I'entretien personnel régulier et les temps de
partage communautaire sont des moyens privilégiés. Il est important que les novices, la ou cela est
possible, puissent suivre des formations inter-noviciat pour bénéficier des compétences plus larges
d'intervenants et comme initiation a une vie ecclésiale et une fraternité avec les autres Congrégations
religieuses.

179



Chapitre 16 :
LA PROFESSION TEMPORAIRE

408. §1. La période de la profession temporaire est un moment de grande croissance pour les fréres. A
cette étape, marquée par lintégration de la complexité, les jeunes fréres apprennent a vivre leur
engagement de consacré dans les multiples expériences que leur vie les ménera a affronter. Il s'agit
pour eux de passer progressivement d'une vie trés guidée a une autonomie croissante qui leur
permettra de déployer au terme de leur formation initiale la pleine autonomie des profés perpétuels
(cf. PI 59).

82. Cette étape délicate demande un accompagnement intelligent/éclairé, adapté et soutenu qui
permette aux jeunes fréres de trouver un véritable appui pour leur croissance, mais s'efface
progressivement. La formation des jeunes profés temporaires doit les conduire a celle, permanente,
des profes perpétuels.

|. LES ENJEUX PARTICULIERS DE LA PROFESSION TEMPORAIRE

409. 81. Alors que le noviciat est un temps de découverte (de soi-méme, des éléments fondamentaux
de la vie religieuse et de la spécificité de notre institut), la profession temporaire est une période
d’engagement, de consolidation, d’'unification et de préparation.

a) Engagement : En effet, par la profession temporaire le frére s'est donné a Dieu et s'est lié a une
communauté librement. Ce premier engagement introduit le frére dans une maniere de vivre
qui implique d'étre sujet de ses actions, de savoir tenir sa promesse et de pouvoir s'appuyer sur
la gréce de Dieu. Par conséquent, dans cette période de formation, il s'agit de continuer a aider
le frére a grandir dans sa liberté responsable devant Dieu et ses fréres.

b) Consolidation : Aprés le noviciat, le profés temporaire continue le travail pour faire sien la
vocation de Frére de Saint-Jean et pour mettre en ceuvre les éléments fondamentaux de notre
vie. Ce temps de consolidation est également un temps de persévérance pour la croissance et
I'enracinement dans sa vocation.

C) Unification : Par ailleurs, cette étape de la formation est un moment délicat qui doit permettre
a chaque frére d'unifier sa vie dans le don de soi a Dieu. En effet, le nouveau profés entre dans
des études académiques, recoit des responsabilités dans le couvent et dans la vie apostolique
et souvent, fait face a un combat spirituel plus marqué. De plus, ce travail d'unification prend
une double direction, celle d'une appropriation personnelle (faire sien ce qui est commun a
tous) et celle d'une incorporation (entrer dans un corps communautaire). En ce sens, cette étape
requiert un accompagnement particulierement qualifié.

d) Préparation : Enfin, cette période est un temps de préparation a la profession perpétuelle.
Autrement dit, le frére et la communauté ont besoin de se donner les moyens de mdrir leur
discernement. Les évaluations régulieres, les temps de retraite, 'accompagnement personnel
et communautaire sont donc des éléments indispensables a ce moment de formation.

180



Il. LES DIFFERENTS MOMENTS DE LA PROFESSION TEMPORAIRE

410. La période de profession temporaire va des premiers voeux jusqu’'a la profession perpétuelle. Elle
implique différentes étapes de formation: celle des études de philosophie, le stage en prieuré
apostolique et, le cas échéant, une partie des études de théologie. Les formateurs veillent
particulierement a ce qu'il n'y ait pas de rupture entre les différentes étapes de formation.

1. Les études de philosophie

411.81. Au cours de la profession simple, pendant au moins deux ans, les études de philosophie - qui
n'étaient au noviciat (surtout en deuxiéme année) qu'une initiation a la recherche de vérité par différents
cours - prennent un caractere académique. Durant cette période, on accompagnera le jeune profes
pour qu'il tire profit de ses études pour sa foi, sa croissance humaine et son investissement dans la vie
consacreée.

82. La philosophie conduit le jeune frére a structurer son intelligence en vue d'une compréhension
plus profonde de la personne et de sa relation avec le monde et avec Dieu ; elle aide a développer un
véritable amour pour la vérité, dont la mesure se trouve en Dieu lui-méme (cf. PDV 52). L'étude de la
philosophie aide le jeune profés a consolider les fondations sur lesquelles il peut développer sa
formation intégrale. En s'interrogeant sur le sens des choses, le frére doit se disposer a développer une
sagesse de vie qui lui permettra de mener une existence unifiée.

§3. Bien que les études prennent une place importante durant cette période, les enjeux particuliers
de la profession temporaire dont nous venons de parler doivent demeurer ce qui est visé en premier
lieu. Il s'agit d'aider le frére a faire ses premiers pas comme profés et a I'aider a unifier sa vie autour du
mode spécial de vie que représente la vie consacrée, la forme de vie que Jésus a choisie pour lui-méme
et dans laquelle il nous propose d'entrer selon la synthése propre a notre charisme.

84. Les formateurs porteront une attention particuliére a la maniére dont le profés temporaire
grandit en liberté intérieure, apprend a devenir un frére pour les autres et prend sa place dans la vie
commune.

§5. Apreés la premiére initiation a la vie apostolique lors du noviciat, on visera dans cette période a
donner une premiére formation tant théorique que pratique dans I'exercice de certains apostolats. Il
est important que le frére soit mis en situation de responsabilité, tout en étant suivi de pres quant a sa
maniére d'étre responsable et la qualité de son positionnement.

2. Le temps de stage en prieuré apostolique

412.81. Le temps du stage apostolique a trois objectifs principaux : 1) donner au frére d'expérimenter
la vie en prieuré apostolique qui sera la sienne pour le reste de sa vie de frére ; 2) entrer dans la derniére
étape de son discernement vocationnel en vue de la profession perpétuelle ; 3) vivre une formation
intense a la vie apostolique.

82. La formation a la vie apostolique prend la premiere place dans cette période. Il ne s'agit pas de
seulement faire vivre au frére des expériences apostoliques ou de se décharger sur lui d'apostolats que
le prieuré ne réussirait pas a porter. |l s'agit de préparer et de mettre en ceuvre une véritable formation
apostolique, en batissant un programme de formation qui doit suivre les trois axes suivants :

a) pourvoir a l'acquisition de compétences en lui donnant la connaissance et les outils dont il aura
besoin pour accomplir ces activités, notamment a travers des formations ciblées ;

b) luifaire vivre une variété d'expériences apostoliques qui lui permette de se familiariser avec les
différentes facettes de la vie apostolique - celles-ci lui permettront de se connaitre et de
commencer a discerner ses talents apostoliques, voire une spécialisation possible ;

181



C) garantir un accompagnement et des évaluations de qualité par des groupes de travail dont il
ferait partie, par un frere alné ou une personne compétente qui l'aideront: a prendre
confiance ; a se connaitre lui-méme comme apdtre ; a connaitre ses talents, ses compétences
etles lieux ou il doit grandir ; a apprendre a se positionner de facon ajustée et a poser les cadres
dont il a besoin.

83. En accueillant un frére en stage, le chapitre conventuel s'engage a le former a la vie en prieuré
apostolique : par la maniére dont les fréres s'investissent dans la vie commune, s'écoutent et se
respectent dans leurs différences, prennent soin d'eux-mémes et des autres, équilibrent les exigences
de la vie de priere, la vie fraternelle et la vie apostolique. Le prieur joue ici un r6le décisif par
'accompagnement régulier qu'il prodigue au stagiaire et la maniere dont il met en place, avec son
chapitre conventuel, un cadre de formation qui permettra de répondre aux objectifs du stage. Cela
implique d’aider le frére a intégrer la complexité de la vie apostolique dans une vie unifiée autour de la
vie spirituelle et de la vie consacrée, qui intégre de véritables relations fraternelles et maintient un travail
intellectuel hebdomadaire.

84. Pour la plupart des fréres profés temporaires deux scrutins décisifs se présenteront lors de
cette période : le conseil d'orientation au sacerdoce et le conseil d'admission a la profession perpétuelle.
Le Maitre des profés de la Province qui le suit et 'accompagnateur spirituel jouent ici un rble
irremplacable afin d'accompagner le frere dans son discernement vocationnel. lls doivent, avec le prieur
du prieuré apostolique ou le frére se trouve, veiller a ce que le profés temporaire puisse suivre une
retraite de discernement chaque année en vue de se préparer aux demandes qu'il veut faire (sacerdoce,
profession perpétuelle). Le Maitre des profés doit en particulier veiller a ce que le chapitre conventuel
du lieu ou le frére se trouve, se prépare aux évaluations qui lui seront demandées et puisse a chaque
fois rédiger un rapport qui sera présenté au conseil d'orientation ou d'admission et dont les grandes
lignes seront communiquées au candidat.

3. Les études de théologie

413. 1l arrive qu'un profés temporaire commence ses études de théologie avant la profession
perpétuelle. La responsabilité de le préparer a la profession perpétuelle incombe alors aux formateurs
du prieuré de formation et particulierement au Maitre des profés.

I1l. UNE PEDAGOGIE APPROPRIEE

414. « La pédagogie de cette étape visera donc a permettre au jeune religieux de cheminer vraiment, a
travers toute son expérience, selon une unité de perspective et de vie, celle de sa vocation propre a ce
moment de son existence, en vue de la profession perpétuelle » (Pl 59).

1. Principes généraux

415. 81. Dans cette étape de formation, partant du principe que nous formons des adultes et que le
frére est le premier responsable de sa formation, les formateurs utiliseront les principes de 'andragogie
afin de faire entrer les fréres profés temporaires dans une dynamique de maturité humaine, de
formation permanente et d'auto-éducation'’s,

82. Dans la continuité avec le temps du noviciat et de fagon plus insistante, on mettra la personne
du frére au coeur de la dynamique de la formation tout en 'aidant a continuer a s'intégrer dans le corps
communautaire pour qu'il apprenne tout autant a dire "je" (autonomie personnelle) que "nous"
(intégration communautaire). On veillera a ce que le programme de formation et 'accompagnement
soient personnalisés et personnalisant (donnant au frére de se développer dans sa personne) et que
I'intégration du charisme dans les différentes dimensions conduise a une véritable unité de vie.

176 Cf. Chapitre 5, n. 105.

182



§3. Dans cette ligne, les formateurs seront attentifs a la continuité et la progression du programme
de formation et de 'accompagnement des fréres. En effet, ce temps de la formation est des plus
complexes tant par la quantité de nouveaux éléments a intégrer que par la diversité des expériences et
celle des contextes (temps en maison de formation et études, puis en prieuré apostolique). Cette
complexité ainsi que le changement de lieu et de contexte sont avant tout une chance pour permettre
au jeune frére de se préparer a affronter de nombreuses expériences diverses. Tout en intégrant cette
complexité, il faut toutefois veiller a permettre au jeune profés d'avoir un rythme sain, qui favorise
I'étude et ménage des espaces dintériorité; la surcharge est préjudiciable et peut conduire a
I'épuisement ou a la perte du libre-arbitre.

2. Certains principes particuliers

416. §81. Le premier moyen de formation utilisé par le Mafitre des profés est I'entretien régulier avec le
frére. Au cours de cet entretien, il construit la confiance réciproque, accompagne la relecture de la vie
du frére dans les différents domaines de formation, le conduit a 'autonomie de décision et a la
responsabilité et cultive la liberté du frére. Il respecte une juste discrétion sur les confidences
spontanées qui lui sont faites. En cas de besoin, le Maitre des profés n’hésite pas a proposer un
accompagnement psychologique selon les normes de I'Eglise en ce domaine.

§2. Le chapitre des profés constitue également un moyen important de formation. Il permet de
donner des éléments généraux qui alimenteront les échanges individuels avec les fréres. Il construit la
communauté des profés temporaires et donne 'occasion de répondre aux questions. Il permet au jeune
frére d’entrer dans une dynamique de discernement communautaire dans la collaboration avec les
autres profés temporaires.

§3. Les moyens structurels de la vie en maison de formation aident normalement le Maitre des
profés a accomplir son travail : équipe de formation, rythme de rencontre des formateurs, chapitres,
équipes de service, etc. Il est fortement recommandé, la ou cest possible, de répartir les profés en
équipe de vie, de partage et de service au sein de la communauté. Une telle pédagogie donne aux fréres
de pouvoir expérimenter une vie a la maniére d'un prieuré dans lequel chacun apprend a écouter et
prendre soin des autres, a discerner ensemble, a batir des projets de vie apostolique et a étre
responsable de la vie communautaire.

84. Les études en cette période de formation se feront selon une pédagogie qui permette aux fréres
de répondre aux exigences académiques selon les normes de I'Eglise. Les professeurs et les formateurs
veilleront donc a ce que les freres puissent entrer dans une forme académique de type universitaire
tout en visant a ce que les études soient une véritable recherche de la vérité en lien avec leur
consécration et leur vie apostolique.

85. Pour la formation a la vie apostolique, en plus de la formation doctrinale, on conduira les profes
dans l'acquisition d'un savoir-faire en leur donnant des formations pratiques, en les insérant dans des
équipes d'apostolats ou ils ne sont pas seuls, ou dans des structures ecclésiales ayant des procédures
de formation et d'accompagnement. Leurs formateurs feront avec eux des évaluations réguliéres et les
aideront a trouver leurs marques.

IV. LE PROGRAMME DE FORMATION

417. Les enjeux particuliers de cette période de formation que nous venons d’énoncer impliquent de se
traduire dans un projet pédagogique intégral, progressif et unifié avec des objectifs et des moyens
propres.

1. Formation spirituelle

418. 81. La période du noviciat axe la formation spirituelle sur I'acces au coeur (centre de la personne
ou Jésus habite et ou I'Esprit nous enseigne) et a la vigilance des pensées au sens ou I'entend la tradition

183



spirituelle. Les années qui suivent s'appuient sur cette fondation et visent plus particulierement a
intégrer tous les éléments de notre forme de vie, afin qu'ils s'unifient a partir de ce centre intérieur.
Particulierement, le frére apprend les voies qui aboutissent a ce que discernement, paroles et actions
proviennent du coeur profond. Cette intégration tend a ce que la transformation touche jusqu'a la
maniére de sentir et donne au frére d’'entrer dans les sentiments du Christ (cf. VC 65).

§2. Dans la formation au discernement spirituel, un accent particulier sera mis sur le discernement
dans la vie et l'action. Par la priéere, 'examen de conscience, la relecture accompagnée de facon
individuelle ou communautaire, la lectio divina et les lectures spirituelles, le frére apprend a écouter le
Seigneur qui le conduit dans les événements de sa vie consacrée, communautaire et apostolique. Pour
cela, il regoit une formation sur les éléments du discernement spirituel dans l'action, la maniére de se
conduire dans sa vie quotidienne et un accompagnement du Maitre des profés et de 'accompagnateur
spirituel pour que cela se traduise dans une maniere de sentir, de penser et d'agir.

83. Le labeur de l'intégration dont nous avons parlé ainsi que celui du discernement spirituel dans
I'action fait que 'engagement du frére a suivre le Seigneur devient plus concret et libre ; cela peut aussi
avoir pour conséquence de le faire entrer dans une nouvelle forme d'épreuve. Par ailleurs, d'autres
réalités nouvelles liées a cette période de formation en font un temps particulier de combat spirituel :
I'intensité plus marquée du travail dans les études, les responsabilités confiées tant au plan
communautaire qu'apostolique, une vie de priére qui souvent connait des temps d'aridité, de luttes et
de nuits intérieures. Par conséquent, les accompagnateurs auront une attention spéciale a cette réalité
du combat spirituel. Les fréres seront instruits sur ce qu’en dit la tradition spirituelle, les moyens qu'elle
propose pour bien le vivre selon Dieu et pour traverser les temps de désolation.

84. Pendant le noviciat, I'attention se portait sur la découverte et la premiére assimilation des
éléments du charisme et de nos traditions propres. Au contraire, lors du temps de la premiére
profession, l'accent est mis sur le fait que chaque frére découvre ses dons propres, avec pour objectif
de I'aider a les articuler avec la vocation et le charisme de l'institut.

2. Formation humaine

419.81. L'engagement personnel quimplique la profession des veceux, la complexité propre du
programme de formation, la liberté, I'autonomie et la créativité que l'on attend d'un frére profés
temporaire et Iimportance de grandir en fidélité a la parole donnée, tous ces points réclament une
formation humaine plus intense.

a) Connaissance de soi

420. §1. Le travail de connaissance de soi commencé lors du noviciat continue en développant une
attention plus grande sur la lucidité sur soi et sur ce qui est en jeu dans les décisions que le frére prend.
En effet, avec la plus grande autonomie et les responsabilités confiées, chacun doit mieux discerner ce
qu'il veut, ce qu'il recherche consciemment et inconsciemment, ce qui I'habite, influence ses pensées et
le fait agir et quelle vision du monde, de lui-méme et de Dieu sont en jeu dans ces décisions.

82. Par conséquent :

e Chaque frére profés temporaire continue de recevoir des formations et un accompagnement
qui lui permettent de mettre des mots sur ce qui I'habite (ses mouvements intérieurs, ses
pulsions et ses désirs), de prendre conscience des lieux ou il n‘est pas libre et de déterminer
quels sont ses besoins propres. Chaque frére peut ainsi continuer a grandir dans I'écoute de
ses émotions et de ses besoins, en les intégrant dans la vie particuliére et les renoncements
que peut demander la vie religieuse.

e Dans cette étape de la formation, le frére sera accompagné pour comprendre, apprécier et
savoir relativiser sa propre culture (géographique et sociale) a la lumiére de I'Evangile. Par des
formations et des échanges communautaires, chacun est amené a prendre conscience des
croyances, loyautés et représentations du monde et de soi qui I'ont construit et qui continuent

184



d'influencer ses décisions. Il sera appelé alors a faire un discernement évangélique et a travailler
sur sa maniére de sentir, de réagir et sur sa vision du monde héritée de sa culture familiale.
Enfin, la relecture de son histoire sainte, commencée au noviciat, se continue avec une
insistance particuliére sur la maniére dont cette histoire influe sur ses prises de décisions. Un
travail important consistera a apprendre a intégrer les dons, les forces, mais aussi les limites,
les fragilités et les échecs pour parvenir a une vision réconciliée de son histoire et de son
présent. Il s'agira notamment de travailler a acquérir les comportements, les attitudes et les
vertus qui orientent le frére vers 'Evangile et lui permettent d’agir selon Dieu.

b) Liberté et engagement

421.81. Lors de son engagement dans la profession, le fréere a donné sa parole et s'est engagé a étre un
membre a part entiére de la communauté. Il doit donc asseoir ce choix sur sa capacité d’étre une
personne libre, responsable de ses choix et sur qui on peut s'appuyer.

§2. Pour cela:

On insistera particulierement, dans cette période de la formation, sur I'importance que le frére
discerne, choisisse et agisse en sujet qui peut répondre de ce qu'il fait.
L'accompagnement de formation sera personnalisé afin de faire grandir le frére dans la
découverte des richesses et des défis qu'il porte, de lui permettre de recevoir ainsi avec plus de
fruit la formation donnée et de l'aider a se reconnaitre comme personne unique.
La formation devra étre personnalisante, dans le sens ou elle permet a chacun de grandir dans
la liberté responsable. Pour cela, on insistera dans I'accompagnement du frére sur le fait de
parler en "je" dans les relations, de prendre soin des autres et de la communauté et de recevoir
des responsabilités sans les fuir, ni les utiliser pour ses propres intéréts.
Une tache particuliére de la formation a cette étape porte sur la prise de décision, le
discernement qui la précede et la persévérance dans les choix. Les formateurs vérifieront avec
le frére les conditions de ses décisions selon les axes suivants :

o quelle prise d'information préalable et quelle attention au réel ?
quelle prise de distance intérieure afin de gagner en liberté ?
quelles motivations conscientes ou infraconscientes ont conduit le frére ?
quelle place laissée a Dieu, a I'autorité religieuse et aux autres fréres ?
quels moyens de vérifier et d'évaluer la qualité de prise de décision ?

O O O O

c) Santé et équilibre de vie

422. 81. Les nouvelles responsabilités et la nouvelle complexité liée a la profession requiérent un corps
et un psychisme en bonne santé. Chacun est donc responsable de prendre soin de son corps et de son
hygiene de vie.

§2. Pour cela:

Les freres prendront des temps d’exercices et de sport réguliers chaque semaine.

lIs seront accompagnés par le Maitre des profés quant a leur hygiéne de vie : temps de sommeil,
de repos, de loisir, de travail et d'exercices. lls seront aussi attentifs a leur lieu de vie afin qu'il
soit propre, beau et respectueux de leur vie consacrée.

Dans ce sens, le frére avec ses formateurs devra vérifier qu'il respecte suffisamment ses besoins
fondamentaux'”” et établir quels sont ses besoins propres qui lui permettent de trouver un
équilibre de vie.

Le frére et les formateurs seront particulierement attentifs a la maniére dont le frére utilise les
réseaux sociaux, les outils informatiques et les moyens de communication (ordinateurs,
téléphone portable, etc.), le temps qu'il y passe et les limites qu'il se donne. Pour ce faire, les
fréres recevront les formations nécessaires pour comprendre la maniére dont les réseaux
sociaux fonctionnent et la discipline nécessaire et adaptée pour en rester libre.

77.0On peut se référer a la pyramide de Maslow.

185



423. 81,
monde

d) Education de I'affectivité

Concernant I'éducation de l'affectivité, si le temps du noviciat vise a une connaissance de son
intérieur, on insistera davantage, pour le temps de profession, a ce que le frére acquiere les

vertus nécessaires pour intégrer son affectivité, particulierement dans les relations. Par conséquent, on
attend d'un frére dans cette étape de formation de pouvoir se mettre dans une position adulte dans
son rapport aux autres, dans I'exercice des voeux, dans les décisions a prendre dans la vie commune ou
apostolique, dans la maniére de prendre en main le travail manuel et intellectuel, dans la maniére de
se situer avec les femmes.

82.

424. 81,
etdela

82.

Pour cela:

Il recevra les formations et I'accompagnement nécessaires pour prendre conscience de son
positionnement et développer les voies d'une attitude adulte. Spécialement, il sera aidé a:
donner la place dont I'autre (le frére, toute personne qu'il rencontre, le réel qui I'entoure et
méme Dieu) a besoin ; poser les frontiéres et les limites pour une relation ajustée et chaste,
sans pour autant se laisser envahir ou, au contraire, mettre la main sur les personnes; se
mettre dans une dynamique d'écoute, de bienveillance et d'empathie.

Dans ce sens, le frére apprendra a intérioriser toutes les régles pour se situer en sujet libre et
autonome, capable d'entrer en relation en se fondant sur la regle évangélique, canonique, civile
et celles de notre Institut.

Il est capital que chaque frére puisse avoir un dialogue franc sur la maniére pour lui d'assumer
sa sexualité. Chacun doit savoir reconnaftre ses lieux de fragilités, pouvoir en parler, trouver les
voies vers une plus grande liberté et s'appuyer sur Dieu, ses freres et, si besoin est, sur des
professionnels. De plus, les fréres suivront des sessions qui ont pour but de donner les points
de repéres nécessaires pour que le frére puisse connaitre la sexualité masculine et la sexualité
féminine dans leur réalité physiologique et psychologique; mais aussi des sessions sur les
étapes de la maturité affective de I'enfant et ses conséquences pour sa vie d'adulte et les enjeux
particuliers de la maturité affective propre a la vie religieuse.

Concernant leur rapport aux fréres et aux sceurs de la Congrégation, a sa famille et aux
personnes extérieures, les fréres seront aidés a développer des relations affectives équilibrées
qui se fondent sur I'Evangile. En particulier, on sera attentif & la capacité du frére & tisser des
amitiés qui expriment clairement sa consécration ou n'éveillent pas chez les autres des attentes
démesurées. Par des mises en pratiques d'habitudes, de relectures accompagnées et de travail
communautaire en chapitre, le programme de formation et 'accompagnement des formateurs
doit permettre l'acquisition de vertus nécessaires aux relations ajustées. Dans une perspective
andragogique, les fréres en formation seront associés a la mise en place de ce programme.

Un travail particulier se fera concernant la question des addictions qui peuvent réapparaitre au
sortir du noviciat. On visera a ce que le frere lui-méme prenne en charge ces questions en
s'appuyant sur sa capacité adulte et sur un accompagnement, si nécessaire, avec des
professionnels.

e) Le travail et |a prise de responsabilité

Un lieu important de la formation humaine dans cette période de formation est celui du travail
prise de responsabilité.

Pour développer cet aspect :

Les formateurs et le frére attacheront une grande importance a l'acquisition des mceurs de
travailleur : travailler avec attention en se libérant des distractions et optimiser les temps d'arrét
pour se concentrer ; travailler avec constance en prévoyant une charge de travail progressive,
en planifiant ses priorités et en suivant ses progres ; savoir gérer son temps ; prendre I'habitude
d'évaluer ce qui s'est fait pour améliorer la qualité de travail.

Chaque frére recevra des responsabilités dans la vie commune et apostolique avec la
préparation, I'acquisition de compétences et 'accompagnement qu'elles requiérent.

186



e Chacun apprendra a rendre compte de ce qu'il fait, a relire avec les personnes compétentes ce
qui s'est joué et étre acteur dans les évaluations réguliéres sur son travail ou I'exercice de sa vie
religieuse.

e Le programme de formation et les formateurs aideront le frére a étre proactif et créatif dans
les réunions de travail et les temps fraternels, tout en sachant coopérer avec les autres de facon
constructive.

3. Formation intellectuelle

425. Avec la profession, le frére entre dans le temps des études académiques. Ces études
correspondent a l'exigence de notre charisme de donner une formation intellectuelle solide dans la
perspective de notre consécration et de notre vie apostolique ; elles répondent aussi aux demandes de
I'Eglise pour les fréres destinés au sacerdoce. Pourtant, ce temps des études nest pas tant une étape a
franchir que I'on puisse aprés laisser derriere soi; il est plutdt I'initiation a une formation intellectuelle
permanente. Nous visons donc en premier lieu a donner aux fréres les attitudes, les contenus et les
outils qui leur permettront de rechercher la vérité en toutes choses par un travail quotidien d'études. A
cette fin, notre formation intellectuelle devra répondre a plusieurs enjeux.

a) L'intégration des études a son rythme de vie

426. 81. En premier, le frére doit trouver de nouvelles ressources ainsi qu'un nouvel équilibre de vie afin
de garder l'unité de vie vécue dans le noviciat tout en se donnant avec sérieux dans les études.

§2. Pour cela:

e Le programme des études et le rythme des cours seront adaptés aux exigences de la vie
conventuelle. Il faut ainsi dégager le temps nécessaire pour que les fréres puissent assister aux
cours et développer des habitudes de travail personnel, tout en donnant aux fréres les moyens
de vivre leur vie religieuse de facon sereine, de respecter les besoins légitimes (repos -
particulierement le soir-, sport, temps libre pour se détendre...) et de pouvoir s'engager dans
des activités apostoliques.

e Les formateurs veillent a ce que chacun intégre de facon personnalisée I'équilibre entre les
études, la vie fraternelle, la vie contemplative et la mission.

b) L'unification du savoir autour du mystére chrétien et de la vocation

427.81. Un autre enjeu se présente: lunification des études autour de notre vie chrétienne et
consacrée. « Le mystére de I'Incarnation restera toujours le centre par rapport auquel il faut se situer
pour pouvoir comprendre I'énigme de I'existence humaine, du monde créé et de Dieu lui-méme »
(FR 80). En effet, c'est une tache incontournable qui réclame de la part du frére, des professeurs et des
formateurs une attention singuliére. Elle présuppose un travail en commun de toute I'équipe de
formation et des professeurs.

82. Cet aspect peut se réaliser a travers différentes exigences :

e |'équipe des professeurs et des formateurs se réunira au moins une fois par an pour évaluer,
entre autres, la maniére dont le contenu des cours et le travail intellectuel des freres
s'harmonisent avec les objectifs de notre foi et de notre vie consacrée.

e D'une facon générale, formateurs et professeurs veilleront a ce que les freres en formation
abordent les études dans un esprit de foi vivante. Ainsi, il est important qu'ils saisissent que
toute notre formation intellectuelle est au service de l'intelligence de la Parole de Dieu dans la
Tradition de I'Eglise, qu'elle conduise & la pratique des commandements du Seigneur et &
I'écoute de ce que I'Esprit dit & son Eglise. Notamment, ils apprendront a intégrer le sens littéral
exégétique et théologique au service de la lectio divina.

e Les freres qui étudient la philosophie seront amenés a saisir sa dimension sapientielle (FR 81),
dans une attitude de recherche de la connaissance de la vérité (FR 82) et d'aboutir a une
compréhension de soi et du monde qui ait une portée authentiquement métaphysique (FR 83).

187



Cette formation doit leur permettre aussi d'étre mieux lucides sur les courants de pensée qui
influent sur la pensée contemporaine et sur leur propre univers intellectuel ou culturel, afin de
mieux discerner en eux ce qui dispose a la foi ou ce qui peut y faire obstacle.

Professeurs et formateurs veilleront a ce que les études théologiques (en lien avec la
philosophie) répondent a cette double tache de servir plus efficacement I'évangélisation et de
conduire au Dieu vivant et son dessein de salut (FR 92).

Les fréres seront accompagnés afin d'unir leur vie d'étude avec les autres dimensions de la
formation.

c) L'acquisition des moeurs de travailleurs

428. §1. L'initiation a la formation intellectuelle permanente réclame aussi que les fréres entrent dans
des meeurs de travail intellectuel qui répondent aux besoins de notre charisme et a ceux des exigences
des études académiques.

§82. Ainsi :

La dynamique des cours et des études doit pouvoir éveiller une passion pour la recherche de
la vérité, ouvrir 'esprit du frére a une saine curiosité intellectuelle et un esprit de chercheur.
L'équipe des professeurs et des formateurs sera attentive, avec le frére lui-méme, a la fidélité
dans l'étude et a la régularité de 'accompagnement du tuteur en vue de 'acquisition des moeurs
de travailleur (assiduité aux cours, ponctualité dans le rendu des travaux, résultats
académiques...). Il est important d'aider le frére a donner le meilleur de lui-méme sans se
décourager.

La formation doit faire grandir dans chaque frére le sens de la qualité du travail intellectuel bien
fait et porté jusqu’au bout.

Chaque frére apprendra a entrer dans une intelligence « dialogale » : penser avec d'autres en
respectant leur pensée et chercher a en tirer le meilleur, qu'ils soient les fréres avec qui il
cherche, les professeurs qui I'enseignent ou les auteurs qu'il étudie.

d) Un travail culturel

429.81. A cette étape de formation, il est important que la formation intellectuelle permette un vrai
travail sur la culture générale et sur les cultures particuliéres.

§2. Pour cela:

Pour ceux qui en auraient besoin, le responsable des études établira un cursus de mise a niveau
de la culture générale.

Il est important que notre formation fasse grandir chez les jeunes profés le go(t d'enrichir leurs
connaissances sur des sujets divers : culture, art, science, etc.

Un travail devra étre effectué au plan intellectuel pour donner aux fréres de mieux connaitre
leur culture dorigine et les représentations du monde dont elles sont porteuses. Par
conséquent, le frére sera aidé pour qu'un discernement puisse se faire a partir des données
ethnologiques, psychologiques, philosophiques et théologiques.

Formation aux veeux

a) Faire sien un nouveau genre de vie

430. 81. Avec la profession des veceux de chasteté, de pauvreté et d’'obéissance le frére s'engage
personnellement a faire sien l'esprit et le genre de vie évangélique de notre communauté. La formation
vise ici a ce que le frere s'approprie dans ce qu'il a de plus personnel ce style de vie auquel le Seigneur
I'appelle.

§2. Pour cela:

Dans une attitude d'écoute de I'Esprit-Saint, le frére apprend a vivre les voeux a partir d'un
discernement spirituel. Puisque la vie selon les voeux consiste a entrer dans la forme de vie et

188



les sentiments du Christ, seul le Seigneur peut nous révéler comment vivre en consacrés a sa
suite. Ainsi, le frére sera accompagné afin d'appliquer les régles du discernement spirituel dans
la maniére de vivre les voeux, particulierement en ce qui concerne I'obéissance, aussi bien que
la vie communautaire et apostolique.

e Le frere doit continuer a mettre des mots de plus en plus personnels sur sa vocation et son
parcours : pourquoi suis-je rentré? Pourquoi suis-je resté? Qu'est-ce que japprends de la
conduite de Dieu sur moi et ma communauté ? Comment je vis les différentes dimensions de
la formation dans mon quotidien ?

e |l doit pouvoir exprimer s'il grandit ou non dans I'attachement a l'institut et a ses freres. Il est de
ce fait conseillé que le frére connaisse des prieurés de la Communauté - en faisant des
apostolats d'été un peu longs sur un méme lieu, par exemple.

b) Un deuil a accomplir

431. §1. La vie selon les voeux implique de faire un deuil qui se fait plus sentir avec les années, portant
sur le juste désir : de posséder, d'avoir des relations épanouissantes et de pouvoir décider pour sa vie.
Ainsi, un double travail humain se fait a cette étape : celui d'un deuil, avec ses étapes, lié a la vie selon
les voeux et qui aboutit a un renoncement nécessaire ; celui de la prise de conscience de ses besoins
affectifs légitimes et ceux qui relévent plus de l'imaginaire.

82. Pour cela:

e Laformation, tout en lui permettant de mieux saisir quels sont ses besoins réels, doit pouvoir
I'aider a garder un ceeur libre, capable de choisir la pauvreté évangélique comme expression de
sa consécration a Dieu, comme garantie d'une simplicité dans les relations fraternelles et
comme source de fécondité apostolique. Dans cette ligne, il devra trouver les ressources qui lui
permettent de trouver une juste réponse a ses besoins en vue de vivre ses voeux dans la joie de
I'évangile. De plus, chacun doit découvrir pour lui les attitudes humaines qui naissent de la vie
selon les veeux et qui trouvent dans 'évangile leur source, leur force et leur accomplissement.

e Le profés temporaire est amené a vivre le conseil évangélique de chasteté d'une facon plus
concréte dans sa relation aux autres. En effet, il est invité a une plus grande responsabilité a
I'égard de ses freres et a accepter dans la vie apostolique que les relations soient asymétriques.
[l doit ainsi trouver de nouvelles ressources pour trouver sa joie dans le célibat et le don de sa
sexualité pour le Royaume. De méme, la formation doit lui permettre de vivre la chasteté
comme un chemin de liberté qui donne l'occasion de tisser des liens authentiques. Enfin, avec
les formateurs, il sera rendu attentif a son positionnement et son ajustement dans les relations
avec les femmes, les enfants et toute personne en situation de fragilité.

e |'obéissance que l'on attend a cette étape est celle d'une obéissance adulte, a savoir: que le
frere veuille faire sincerement la volonté de Dieu ; qu'il sache percevoir en lui de mieux en mieux
ce qui le traverse et le conduit de facon consciente ou non, et qui motive sa demande; qu'il
utilise les régles du discernement spirituel pour vérifier 'authenticité de ce qu'il cherche ; qu'il
puisse entrer en dialogue fructueux avec ceux qui ont autorité; qu'il sache garder son cceur
libre face a toute réponse de son supérieur.

5. Formation a la vie communautaire

432.81. « Comme tout au long de la vie religieuse, le religieux doit s'efforcer de mieux comprendre
pratiquement l'importance de la vie communautaire selon la vocation propre de son institut, a accepter
le réalisme de cette vie et a en assumer les conditions de progres, a respecter les autres dans leur
différence et a se sentir responsable au sein de ladite communauté » (Pl 60).

a) La fraternité

433. §1. Si le noviciat a été principalement une initiation aux éléments de notre vie communautaire, le
premier enjeu de cette nouvelle étape est de devenir un frére pour les autres. Le nouveau profés se

189



donne comme objectif de développer la fraternité dans l'attention, le soin et le service de chacun dans
la vie commune.

§2. Pour cela:

Dans l'écoute du Seigneur et en acceptant que la vie fraternelle ne se construise pas sans
beaucoup de travail intérieur, les profés seront accompagnés afin de trouver les voies d'une
authentique fraternité selon le Royaume. Ll'insertion du frére dans la dynamique
communautaire implique I'apprentissage et I'intériorisation des lois de la relation.
L'apprentissage de la coopération entre pairs, la nécessité d'une plus grande responsabilité tant
dans la vie fraternelle que dans l'organisation dans la maison de formation ou dans les
apostolats - tout cela requiert que les freres confrontent avec courage et bienveillance leurs
différences de vue et de caracteres et combattent leur égoisme pour entrer dans la construction
de la communauté fraternelle. Il y a donc un authentique combat dans lequel le profés
temporaire sera soutenu par ses fréres et en particulier par son autorité et son
accompagnateur spirituel.

Pour étre dans une relation authentique avec les autres, il faut étre d’abord pleinement soi-
méme. En ce sens tout le travail de la formation humaine pour que le frere se découvre tel qu'il
est, devienne lui-méme et trouve le chemin d'une vraie liberté intérieure, impacte directement
la formation communautaire. D'ailleurs, le fait que les freres deviennent plus eux-mémes au
sein de la communauté est un signe d'une vie communautaire saine. La vie communautaire est
de ce fait un lieu essentiel pour le discernement de la vocation.

Les formateurs seront particulierement attentifs a la question du positionnement du frére dans
la communauté et dans la vie apostolique. De ce fait, il doit apprendre a vivre une authentique
relation fraternelle (personnelle et communautaire), en tenant sa place, sans prendre la place
d'un autre ou se laisser envahir'’8.

Un point-clé de cet apprentissage de la relation fraternelle réside dans la découverte de l'altérité
et de la responsabilisation; celles-ci permettent a des relations authentiques de naftre et
croitre. Dans cette ligne, les fréres devront prendre conscience des enjeux d'une relation réelle
et d'une relation virtuelle (rapport a internet, réseaux sociaux, etc.)'’.

b) L’'engagement dans la vie communautaire

434, §1. De par son engagement dans la profession, le nouveau profés devient plus responsable de la
communauté et de ses fréres. Il s'agit donc pour le nouveau profés de devenir acteur dans la vie
communautaire et de porter ses charges de fagon responsable.

§2. Pour cela:

Le fait qu'il recoive des responsabilités dans la vie communautaire doit lui permettre d'acquérir
des compétences dont il aura besoin dans la vie en prieuré apostolique. Il est important qu'il
apprenne a rendre compte de son travail a son supérieur et a ses fréres.

Chaque frére travaille sa responsabilité dans la vie commune en développant une réelle
capacité : a présenter de facon simple son point de vue ; a susciter et aider la prise de parole
de ses fréres pour avancer ensemble dans la construction de la vie commune ; a intégrer un
avis différent du sien et a étre prét a changer sa position si nécessaire ; a reconnaitre ses erreurs
et a demander pardon.

Il est capital que le frére apprenne le discernement spirituel communautaire, les pratiques et
méthodes pour un travail en commun et prenne I'habitude de faire des évaluations et des bilans
en commun sur différents sujets. Notamment, on veillera a ce que chaque année, chacun
prenne sa part dans la préparation, le suivi et le bilan sur la vie communautaire.

178 Cf. chapitre 8, n. 180-185 ; chapitre 10, n. 237.
178 Cf. Annexe 6.

190



c) Membre d’'une communauté et d’une famille spirituelle

435. 81. Pendant le temps du noviciat chaque frére est amené a se découvrir sujet et responsable de sa
consécration. Dans I'étape de la profession temporaire, on accentuera davantage ce point tout en aidant
chacun a découvrir son appartenance a une famille religieuse. Ainsi, le frére apprenant a s'enraciner
dans son "je" peut s'épanouir dans le "nous" de notre famille spirituelle.

§2. Pour cela:

e Atravers des sessions et 'accompagnement de ses formateurs, les fréres pourront mettre des
mots sur les représentations culturelles et familiales dont ils ont hérité, qui ont construit leur
vision de ce qu'est un groupe et marqué la maniére dont ils entrent en relation avec les autres.

e Un tel travail doit étre accompagné par un partage et finalement 'accueil chez les autres fréres
de la différence pour en faire une richesse plus qu'une contradiction/qu’un lieu de division.

e Les formateurs veilleront a ce que les fréres en formation s'approprient notre style propre de
vivre en communauté.

6. Formation a la vie apostolique

436. « La maturation du religieux requiert, a cette étape, un engagement apostolique et une
participation progressive a des expériences ecclésiales et sociales, dans la ligne du charisme de son
institut et compte tenu de ses aptitudes et aspirations personnelles » (Pl 62).

a) Un coeur d’apotre

437.81. Dans la ligne du noviciat, la formation apostolique trouve son fondement dans le
développement de son cceur d'apbtre ou il apprend a agir par amour du Seigneur et a se laisser
évangéliser par le coeur de Jésus qui donne sa vie pour ses brebis.

§2. Pour cela le frére :

e présente dans la priere au Seigneur Jésus les personnes qu'il a rencontrées dans sa vie
apostolique, demandant la grace de les regarder comme Lui les regarde, intercédant pour eux
et suppliant I'Esprit-Saint de lui montrer les voies pour les conduire au Christ.

e estinvité a parler avec ses formateurs et son accompagnateur spirituel de la maniére dont
évolue son regard sur les personnes, dont le Seigneur le conduit afin qu'il élargisse son coeur
aux dimensions du cceur du Bon Pasteur.

e partage, s'il le veut, avec ses fréres la joie de se donner gratuitement, ainsi que ses expériences
et ses découvertes sur les merveilles de Dieu, sur le cceur humain et celui de Jésus.

e unifie toujours plus sa vie pour qu'elle devienne une offrande continuelle au Seigneur et
permette I'éclosion d'une authentique charité pastorale.

b) Intégrer la vie apostolique dans la vie religieuse

438. Un autre objectif de cette étape sera d'aider le frére a intégrer la vie apostolique dans sa vie
religieuse et a éprouver ses qualités d'apbtre (cf. PI62). Il s'agit donc pour lui de relire avec ses
formateurs et les personnes en charge des apostolats qu'il conduit afin de pouvoir mettre des mots sur
la maniére dont il :

e sedéveloppe comme personne. Est-ce que les apostolats le font grandir humainement ? Arrive-
t-il peu a peu a unir les exigences de sa vie religieuse, de la vie communautaire et de sa vie
d'étude avec celles d'une vie apostolique ? Qu'apprend-il de lui-méme dans les apostolats et les
rencontre avec les personnes ? Sait-il prendre soin de lui-méme dans les apostolats et arrive-t-
il a percevoir ses besoins et ses limites ?

e estcapable d'unir I'action et la contemplation : Comment la vie apostolique féconde-t-elle sa vie
de priére ? Prend-il au sérieux le discernement spirituel dans les choix gu'il fait et quelle place
donne-t-il au Seigneur de facon générale ? Est-ce qu'il prend soin de sa vie spirituelle lorsqu'il

191



est en mission ? Comment utilise-t-il la richesse de la Parole de Dieu et de la Tradition spirituelle
dans I'exercice de sa vie apostolique ?

se rend compte de ses qualités pour la vie et la mission des fréres : peut-il constater ou non
que sa vocation s'affermit a travers ses expériences d'apdtre ? Quels talents voit-il émerger chez
lui ? Comment le fait d'étre Frere de Saint-Jean influe-t-il ou non sur sa maniére de conduire les
missions confiées ?

prend conscience de la maniere dont il se positionne de facon ajustée par rapport aux
personnes qu'il rencontre dans la vie apostolique : Prend-il en compte sa nouvelle position
asymétrique, celle d'un frere consacré ? Sait-il prendre des responsabilités sans se mettre en
position haute ou au contraire, sans vouloir étre le "copain" ? A-t-il appris a poser un cadre et
définir les frontiéres touchant par exemple son intimité et celle des autres ? Se laisse-t-il envahir
par l'autre, sait-il tenir sa juste place ou au contraire se tient-il dans une distance plut6t rigide
ou froide ? Fait-il finalement tout tourner autour de lui, ou se tient-il dans une attitude chaste
qui veut le bien de l'autre ?

découvre I'obéissance de I'apdtre : Sait-il rendre compte aux personnes responsables et a ses
supérieurs du travail apostolique qu'il a effectué ? Quelle coopération développe-t-il avec ses
fréres, sceurs, autres personnes et institutions? Travaille-t-il avec un esprit ecclésial,
manifestant qu'il fait partie d'une réalité ecclésiale dont il est serviteur ?

découvre la réalité du monde auquel il est envoyé, en particulier les plus pauvres : percoit-il les
besoins spirituels et humains des personnes? Comment réagit-il fasse aux différentes
pauvretés qu'il découvre chez les personnes ? Cherche-t-il finalement a faire partie ou non des
pauvres selon le Royaume ?

8§3. Les formateurs seront attentifs a I'équilibre de vie des jeunes fréres apbtres et a ne pas les
mettre dans une situation de stress ou de surcharge. lls proposeront systématiquement une relecture
personnelle et communautaire des apostolats. Il est fortement conseillé que chaque frére se trouve
intégré dans des groupes de travail pour qu'il apprenne a vivre et a relire ses apostolats en équipe.

c) Lacquisition de compétences

439. 81. Enfin la communauté s'engage a préparer les fréres et leur donner d’acquérir les compétences
dont ils ont besoin dans leurs apostolats.

§2. Pour cela:

Les expériences apostoliques proposées se caractérisent par leur simplicité et leur qualité, leur
bonne préparation, le style communautaire, la présence d'un guide qui accompagne, ainsi que
par la réflexion sur l'activité accomplie.

Lors des quatre années de profession temporaire, surtout lors du stage apostolique, en plus de
la formation a notre mode de vie apostolique, la communauté pourvoira une formation
fondamentale et pratique sur : la vie et I'organisation paroissiale (particulierement la pastorale
des sacrements et la catéchese) et diocésaine ; la pastorale des jeunes (avec des formations
d'animateur de camps de jeunes, par exemple) et le travail dans une aumdnerie scolaire; la
pastorale des malades des personnes agées (expériences accompagnées dans le milieu
hospitalier et les maisons de retraite) ; les moyens d'évangélisation (formation du type Congres
mission ou aupreés de groupes d'évangélisation).

Selon les recommandations actuelles de I'Eglise et de la société civile, les fréres suivront des
formations pour la protection des mineurs, des personnes en situation de vulnérabilité et tout
ce qui touche a I'établissement d'un cadre ajusté dans la relation avec des femmes et dans la
maniére de conduire un groupe.

192



V. LIEUX DE FORMATION ET MISSION DU MAITRE DES PROFES

1. Lieux de formation

440. « L'institut a la grave responsabilité de prévoir I'organisation et la durée de cette phase de la
formation et de fournir au jeune religieux les conditions favorables a une réelle croissance dans la
donation au Seigneur. Il lui offrira d'abord une vigoureuse communauté formatrice et la présence
d'éducateurs compétents. A ce niveau de la formation, en effet, et contrairement a ce qui a été dit a
propos du noviciat, mieux vaut une communauté plus nombreuse, bien pourvue en moyens de
formation et bien accompagnée, qu'une petite communauté qui risque d'étre dépourvue de vrais
formateurs » (Pl 60).

2. Les responsabilités du Maitre des profes

441. « Le Prieur provincial, sur présentation du Vicaire provincial a la formation, avec le consentement
de son Conseil et de celui du Vicaire général a la formation, dans chaque prieuré de formation ou ily a
des profés temporaires, mandate un pére-maitre des profés qui est responsable de leur formation et
exerce l'autorité en propre sur eux pour les aider a poursuivre leur formation spirituelle et religieuse.
Ce Maitre des profés sera prétre, profés perpétuel ; il sera nommé pour trois ans renouvelables au
maximum deux fois. Il recevra une formation adéquate avant de prendre sa charge » (SDP 75).

a) Missions du Maitre des profés

442. 81, En raison de la complexité des missions qu'elle comporte, la responsabilité de Maitre des profées
requiert certaines qualités et une formation solide (cf. Pl 30). En effet, le Maitre des profés doit répondre
a trois missions principales :

a) Comme responsable de la formation des profés temporaires, il met en place, coordonne et
supervise leur programme de formation et anime I'équipe des formateurs pour qu'ils coopérent
a la méme ceuvre de formation.

b) Comme accompagnateur mandaté de la vie religieuse et spirituelle, il suit chaque frére afin que
chacun puisse achever son parcours de discernement vocationnel en vue de la profession
perpétuelle et grandir dans sa liberté, dans son engagement religieux, dans l'intégration des
éléments de formation, dans l'unification de sa personne et dans la suite de Jésus selon le
charisme.

c) Comme autorité de for externe, il veille a former le frére a une obéissance adulte, dans I'écoute
du Seigneur, a veiller a son équilibre de vie et, en coopération avec le prieur, a pourvoir aux
conditions qui permettent a la communauté locale d'étre formative/formatrice.

§2. Parce qu'il est l'autorité religieuse des fréres profés temporaires en formation, le Maitre des
profés : est membre du Conseil du prieur ; entretient un dialogue avec les différentes autorités de la
maison (prieur, vicaire, responsable des études) pour tout ce qui concerne son fonctionnement;
travaille en étroite collaboration avec les autres formateurs pour I'harmonisation du programme de
cours et des autres dimensions de la formation.

§3. Comme un « maitre spirituel » (PI 63), il doit aussi exercer 'accompagnement spirituel, religieux
et humain nécessaire a la formation et au discernement de la vocation des fréres profés. Ceux-ci sont
donc invités a une juste et authentique ouverture du cceur pour que cet accompagnement porte ses
fruits. En méme temps, le Maitre des profés met a disposition des fréres « pour le for interne, méme
non sacramentel, ce qu'il est convenu d'appeler un directeur ou conseiller spirituel » (Pl 63).

b) Les objectifs pédagogiques inhérent a ses missions

443. Dans son role comme formateur et accompagnateur, le Maitre des profés a la responsabilité de :

193



e évaluer avec le profés temporaire sa progression selon les six dimensions de la formation en
étant non seulement en dialogue avec lui et I'équipe des formateurs, mais aussi en observant
comment il répond aux différentes exigences de la vie de Frére de Saint-Jean ;

e veiller a éviter une rupture brutale du rythme de vie entre le noviciat et la vie de profeés et, de
maniére générale, a maintenir la continuité de la formation a chaque moment du parcours de
formation : changement de lieu, changement d'accompagnateur, départ et retour de stage ;

e entretenir un climat de confiance et de charité fraternelle au sein de la communauté de
formation ;

e accompagner le jeune profés a discerner sa liberté dans ses relations avec ses fréres
(formateurs ou en formation) d'une part et la capacité d'engagement responsable dans la vie
de la communauté d'autre part;

e aider le frére profes a discerner ses potentialités : aptitude aux études, formation en vue d'un
service au sein de la communauté et de la vie apostolique ;

e jouerunrdle particulier dans la préparation a devenir profés perpétuel et dans le discernement
de I'appel aux ordres. De plus, il veille a ce que les religieux-fréres soient accompagnés selon
leur vocation propre et il accompagne le désir et la pauvreté intérieure des futurs religieux-
prétres dans leur préparation au sacerdoce.

c) Le Maitre des profés durant la période de stage

444, §1. Le prieur local est 'accompagnateur au for externe et le responsable immédiat la formation du
frére en stage. Au cours de cette période, le Maitre des profés a pour mission de superviser la maniére
dont le prieur, avec son chapitre conventuel, prend en charge la formation apostolique, aide le frére
stagiaire a intégrer la vie en prieuré apostolique et a se préparer a la profession perpétuelle. De plus, il
veille avec a ce que chaque profés soit accompagné au for interne et pratique une vie sacramentelle.
Avant le début du stage, il peut demander au prieur de proposer une liste d'accompagnateurs
compétents et de confesseurs expérimentés. Il est préférable que le Maitre des profés qui accompagne
les fréres en stage apostolique soit le méme que celui des années de formation en philosophie.

§2. Avant le départ en stage, le Maftre des profés rencontre le prieur du prieuré ou sera envoyé le
frere stagiaire pour lui présenter la situation de celui-ci et I'aider dans son travail d'accompagnateur de
frére en stage ; ils feront ensuite un bilan ensemble de la situation du frére une fois par an. Une lettre
de mission devra étre donnée au prieur du lieu de stage qui précise les objectifs a atteindre durant ce
temps de stage. Le Maitre des profés et le prieur peuvent s'interpeller 'un I'autre pour certaines raisons
lies au frére, sa mission, sa vie en communauté, en restant attentifs a la confidentialité de ce qui touche
le for interne et au droit a l'intimité du frere (cf. Can. 220).

§83. Le frére stagiaire rencontre le Maitre des profés une fois par an pour faire un bilan avec lui et
se préparer a la profession perpétuelle.

VI. LES CONSEILS ET LES EVALUATIONS

1. Les conseils pédagogiques

445. De facon suffisamment réguliére, le conseil pédagogique présidé par le Maitre des profés se
réunira selon les modalités déja exprimées au chapitre 6. Ce conseil prendra le temps de parler des
fréres en formation, de leurs besoins, de leur évolution et des changements a opérer dans le projet
pédagogique.

2. Les rapports

446. Tous les trimestres, le Maitre des profés transmettra par oral a chaque profés temporaire
I'essentiel de I'évaluation du conseil pédagogique ; tous les ans, il rédigera un rapport qui retrace le
chemin de formation du frére tel que les membres du conseil le percoivent et en communiquera les

194



grandes lignes au frére concerné. Y seront abordés le rapport au charisme et aux six dimensions de la
formation, 'exercice des trois voeux, la santé et I'équilibre psychologique et humain. Au terme le conseil
proposera au frére des encouragements et des recommandations.

3. Le conseil d’orientation au sacerdoce

447. Le Chapitre général de 2022 a demandé au Prieur général qu'une orientation claire concernant
I'appel aux ordres puisse étre donnée aux fréres au moins un an avant la profession perpétuelle. Cette
orientation réclame la mise en ceuvre d'un conseil d'orientation dont les modalités sont remises ad
experimentum au Prieur général.

4. Les conseils d’admission a la profession perpétuelle

448. 'admission revient au prieur provincial avec le consentement de son conseil et de celui de
l'instance définie par le Prieur général (SDP 77). On fait la délibération dans l'esprit de Dir. 79 82 ; 85.

195



Chapitre 17 :
LA FORMATION
DES JEUNES PROFES PERPETUELS
ETUDIANTS EN THEOLOGIE

449. §1. Lorsqu'ils arrivent en théologie, la plupart des fréres ont déja fait profession perpétuelle. Pour
autant leur formation initiale ne sera achevée qu'au sortir de la maison de formation. Les jeunes profés
perpétuels sont donc encore dans un chemin de formation qui requiert un accompagnement, méme si
celui-ci différe de celui des profés temporaires.

§2. Dans un prieuré de formation, surtout lorsque la charge apostolique et intérieure au couvent
est importante, il est souhaitable que le Prieur soit assisté d'un délégué a qui il confie la charge
d'accompagnement des jeunes profes perpétuels étudiants en théologie. Le délégué est nommé par
I'autorité compétente (Prieur général ou provincial) ; il exerce l'autorité qu'il recoit du prieur.

|. LES ENJEUX DE LA FORMATION

1. U'enjeu de cette étape

450. L'accompagnement au for externe dans cette étape de formation concerne : 'apprentissage de la
vie d'un profes perpétuel, le soutien dans leur cheminement de formation, la continuation des études,
I'éventuel discernement pour l'appel aux ordres.

2. L'accompagnement des jeunes profes perpétuels étudiants en théologie

451.81. Le délégué pour les jeunes profés perpétuels a pour responsabilité d'animer le groupe des
jeunes profés, de prendre le temps de les écouter et de les conseiller. Il doit en premier lieu aider les
fréres a réintégrer la place des études académiques, tout en gardant la dynamique de la dimension
missionnaire propre au temps de stage, sachant que cette derniére prendra de plus en plus de place.
De plus, il les accompagne dans la prise de responsabilités et dans le mdrissement de leur coopération
avec l'autorité. Tout cela requiert de sa part du temps et de la disponibilité.

82. Il veille aussi a ce que chaque frére puisse adopter les habitudes de formation permanente
propre a la vie de profés perpétuel :

e accorder une attention spéciale a la vie de I'Esprit qui forme en nous le Christ et nous aide a
répondre aux défis de notre temps ;

e choisir chaque jour de suivre le Christ dans une vie consacrée et selon notre charisme ;

e accueillir la régularité de notre style de vie comme un appui et non un obstacle ;

e intégrer la créativité dans la fidélité ;

e savoir ce que sont pour chacun ses lieux sources auxquels il peut revenir pour reprendre force
et avancer librement.

§3. Avec I'équipe des formateurs, le prieur et son délégué travaillent a partir des éléments contenus
dans les rapports de fin de stage qui ont été envoyés par les prieurés. Deux fois au cours de I'année, en
vue d'aider les fréres dans leur croissance, ils tiennent un conseil pédagogique dont le but est de voir

196



ou en est chaque frére dans son cheminement, sa vie religieuse et les études. Aprés chaque conseil les
rencontres qui suivent avec le frére permettent de parcourir avec lui chaque point du rapport.

3. La vie communautaire

452. 81. Ayant appris a vivre en prieuré apostolique lors du stage, la vie communautaire des jeunes
profés perpétuels devra garder une configuration analogue a celle d'une vie en prieuré :

e unité de groupe de vie en nombre restreint;

e partage fraternel si possible quotidien ;

e discernement communautaire ;

e responsabilités partagées dans I'organisation et tenue de la maison ;
e certains apostolats préparés et vécus ensemble ;

e sortie détente plusieurs fois 'année.

82. Il peut étre bon que ces groupes de vie aient des temps de repas et de priére entre eux avec
une fréquence que le chapitre conventuel de la maison de formation décidera.

4. La coopération avec des Instituts

453. 81. La formation des jeunes profés perpétuels étudiants en théologie se fait habituellement dans
un Studium de la Congrégation ou un college adossé a une institution de formation. Quelle que soit la
modalité des études, les jeunes étudiants en théologie doivent toujours étre accompagnés dans les six
dimensions de la formation, a la fois comme des profés perpétuels en formation permanente, comme
des jeunes fréres ayant encore a apprendre comment vivre leur pleine autonomie dans la complexité
de situations toujours nouvelles et, le cas échéant, comme des fréres se préparant au sacerdoce.

82. « Il arrive qu'une bonne part de la formation permanente des religieux se déroule dans le cadre
de services de formation inter-instituts. Dans ces cas, il faut rappeler qu'un institut ne peut pas déléguer
a des organisations externes toute la tache de formation continue de ses membres, trop liée, en
beaucoup de ses aspects, aux valeurs propres de son charisme. Chacun d'eux, selon les nécessités et
les possibilités, doit donc susciter et organiser diverses initiatives et structures » (Pl 68).

. FORMATION PROPRE AUX FRERES LAICS

454. Les freres orientés vers une vie de profées perpétuel laic ont besoin d'une formation propre quileur
permette de vivre pleinement leur vocation de Frére de Saint-Jean non-clerc. Le chapitre général de
2022 a demandé au Prieur général de mettre en place une commission qui réfléchisse sur leur vocation,
leur place et leur formation propres.

lIl. FORMATION DES FRERES DESTINES AU SACERDOCE

455. §1. Les freres qui ont été orientés vers le sacerdoce presbytéral devront pouvoir se préparer a ce
service d'Eglise. Ce point sera particulierement important pour la quatriéme année de théologie qui est
une année de formation pastorale qui se déroulera en dehors de la maison de formation. Cela implique
pour les fréres de s'insérer dans la vie pastorale en assumant progressivement plus de responsabilités,
dans un esprit de service. De plus, il s'agit pour la communauté des formateurs de mettre en ceuvre une
préparation adéquate au presbytérat a l'aide d'un accompagnement spécifique.

§2. Cette quatrieme année de formation en théologie, appelée aussi année de «synthese
vocationnelle » dans les séminaires, a deux objectifs (cf. RFIS 74) :

e «s'insérer dans la vie pastorale en assumant progressivement plus de responsabilités, dans un
esprit de service » ;

197



e «mettre en ceuvre une préparation adéquate au presbytérat a l'aide d'un accompagnement
spécifique ».

83. Elle peut comprendre des cours qui ont une orientation plus pastorale mais ce n'est pas exclusif.
Elle se fait normalement a l'extérieur de la maison de formation pour étre dans un contexte pastoral
formateur.

84. Au cours de cette année, si les fréeres concernés ont déja été ordonnés diacres, on prendra en
compte les recommandations du chapitre 13 a leur sujet.

198



ANNEXES

N T




Annexe 1:

S’APPROPRIER LES CONTENUS
DE CETTE RATIO FORMATIONIS

Les indications de cette annexe n‘ont aucune valeur contraignante. |l s'agit d'une boite a idée pour
se servir avec fruit de la ratio formationis congregationis dans la vie des fréres et des prieurés.

|. SELECTION POUR PARCOURIR LA RATIO EN CHAPITRE DE COMMUNAUTE

La ratio formationis peut servir de support pour le temps d'exhortation ou de partage au début du
chapitre communautaire. Lorsque c'est le cas, il est conseillé de lire un numéro entier que le prieur peut
commenter ou qui est discuté avec les fréres ; on peut aussi n'en lire qu'une partie lorsque I'ensemble
est trop long, ou en lire deux a la suite lorsque ce sont des paragraphes courts.

La CRF propose un parcours « découverte », sur une soixantaine de semaines (environ un an et
demi = entre janvier 2023 et juin 2024), qui permet de découvrir quelques ressources présentes dans
cette ratio congregationis et d'aborder certaines questions importantes entre fréres.

Semaine | Numéro(s) | Théme

1. 13 Suivre Jésus comme Jean l'a suivi et se consacrer a lui

2. 14 Devenir des disciples bien-aimés de Jésus et demeurer en lui par une vie
d'oraison

3. 15 Participer a 'ceuvre sacerdotale du Christ et nourrir un élan missionnaire

4, 16 Obéir au commandement de l'amour et mener une vie commune
fraternelle

5. 17 Chercher la vérité en vue de la charité et s'engager dans I'étude

6. 18 Se nourrir du pain de vie dans la messe et I'adoration eucharistique

7. 19 Prendre Marie chez soi

8. 20 Aimer et servir 'Eglise dans I'attente de la venue du Christ

9. 21 Témoigner de ce que nous avons contemplé

10. 22-24 CEuvrer a la mission de la Congrégation dans I'Eglise et le monde

11. 25-29 Se former a notre mode de vie

12. 71-72 Un chemin de transformation / Un passage de l'idéal a la réalité

13. 73 Un chemin d'intégration et d'unification

14. 82-83 et | Le frére, premier responsable de sa formation

85

15. 84 S'engager dans le dialogue avec les différents partenaires de notre
formation

16. 87 L'accompagnement fraternel

17. 88 Le prieuré comme « communauté formatrice »

18. 89 La croissance de la communauté

19. 95 L'accompagnement spirituel

20. 105 Mettre en ceuvre une éducation pour personne adulte et responsable

21. 137 Prendre le chemin de l'intériorité

22. 142 Se laisser habituellement conduire par I'Esprit (dons et charismes)

200




23, 156 S'engager dans l'asceése
24, 159 S'appuyer sur I'accompagnement spirituel
25. 163 Atteindre une maturité spirituelle et porter du fruit pour I'Eglise
26. 165 ou Apprendre a se connaitre / Batir une saine confiance en soi
166
27. 175 Eduquer sa vie émotionnelle
28. 177 Donner sa juste place a la sexualité : cultiver I'intégrité de sa personne
29. 182 Développer une maturité relationnelle : développer des relations chastes
30. 188 Se maintenir en forme
31. 191 Cultiver la joie de vivre
32. 196 Mdrir ses représentations de I'homme et de la vie
33. 202 Désirer la sagesse don du Saint-Esprit
34, 207 Apprendre a écouter et a penser avec d'autres
35. 208 S'investir dans des projets d'étude
36. 217 Etudier pour mieux garder la Parole de Dieu
37. 222 Renoncer a soi-méme pour suivre le Christ
38. 225 Se mettre a I'écoute de I'Esprit-Saint qui nous indique la voie quotidienne
de notre consécration
39. 233 Se donner avec un coeur pur
40. 235 Développer une chasteté intégrale : chasteté et relation a Dieu
41. 242 ou Développer le sens du travail et de la responsabilité / Choisir la sobriété et
243 la modération
42. 254 Entrer dans un discernement spirituel avec I'autorité
43. 262 Partager avec ses fréres et savoir parler de soi
44. 265 S'intégrer au groupe et savoir tenir sa place dans la communauté
45. 269-271 | Construire ensemble la communauté du prieuré
46. 282 Prendre part au Chapitre conventuel
47. 290 Batir la communion au sein de la Famille Saint-Jean
48. 300 Se former pour assurer un service apostolique qualifié
49. 305-307 | Seformer alaccompagnement/'enseignement / la prédication (choisir un
aspect)
50. 312 Se mettre a 'écoute des besoins des personnes et des communautés que
nous servons
51. 313 Promouvoir les dons et les charismes
52. 321-325 | Apprendre a discerner les missions ou les orientations apostoliques
53. 329 ou Savoir prendre des temps de pause et de renouveau / S'appuyer sur une
330 supervision
54. 344 L'humble fidélité quotidienne (NB : on peut ajouter les 346-347 si on veut)
55. 348 Les temps de désert
56. 352-355 Les pertes d'élan (NB : un numéro sur les 4 au choix)
57. 357 L'accompagnement des crises
58. 358 L'épreuve de la maladie
59. 359 Les temps ou la communauté est éprouvée par un frére
60. 360-361 La vieillesse, temps du lacher prise
61. 366 ou Les vocations
309

201




1.

TRAVAIL DU CHAPITRE CONVENTUEL

L’engagement du chapitre conventuel dans la formation

La ratio précise un certain nombre de responsabilités récurrentes qui reviennent au chapitre
conventuel en lien avec le prieur. C'est d'abord en travaillant a les mettre en place que chaque
communauté locale s'engage pour la formation et met concrétement en ceuvre cette ratio formationis
congregationis.

a)

b)

d)

Définir les valeurs propres du prieuré : en se mettant d'accord sur les valeurs qui I'animent, vont
inspirer ses équilibres communautaires propres et permettre d'élaborer ensemble une vision
de la vie communautaire (RF 270).

Définir les fonctionnements du prieuré : en établissant les coutumiers (RF 271) ; en définissant les
cadres qui donnent a chacun sa place, en précisant les régles de la communauté et en
garantissant une lisibilité de la vie communautaire et une certaine sécurité des relations en son
sein (RF 88 83); en définissant les responsabilités et les manieres de les conduire dans des
coutumiers qui seront régulierement mis a jour (RF 26583) ; en prenant sa responsabilité dans
'administration des biens temporels et en veillant a un partage équitable des ressources
(RF 249 83 ; 247).

Définir un programme de formation communautaire : en établissant un programme de formation
propre au prieuré (RF 90 ; cf. Annexe 4). Pour les maisons de formation, il s'agit de définir un
« projet local de formation » (RF 109 ; cf. Annexe 4).

Stimuler I'engagement de chacun dans sa propre formation : en donnant aux fréres les moyens
d'assurer avec compétence les responsabilités qu'ils recevront dans le prieuré, et en leur
permettant, si cela est opportun, de bénéficier d'une formation correspondante (RF 266 83) ; en
encourageant chacun a déployer ses qualités et ses dons avec audace (RF 313 §3) - surtout pour
ceux qui sont dans leur premiére assignation, les jeunes diacres et jeunes prétres - tout en ne
les submergeant pas de charges (RF 336-338) ; en accompagnant ceux qui sont en difficulté ou
en souffrance (RF 358-363).

e) Animer la vie et la fidélité quotidienne du prieuré : en discernant comment vivre la vie religieuse

g)

au quotidien et comment incarner les voeux dans les circonstances locales (RF 266); en
établissant un équilibre entre les différents aspects constitutifs de la vie communautaire ainsi
gu'entre I'autonomie personnelle et les obligations communes, en veillant a ce que chacun
sache prendre sa place tout en accordant aux autres l'espace afin qu'ils puissent exister en étant
eux-mémes (RF 236) ; en traversant les crises avec sérénité (RF 279-d).

Travailler a la formation initiale des jeunes fréres : en promouvant les vocations (RF 309 ; 366) ; en
prenant sa part dans les admissions (RF 110 ; 406 ; 447-449) ; en s'engageant a créer un cadre
formateur pour les jeunes fréres en stage (RF 412 83)

Veiller a la justesse de son propre fonctionnement : en fixant les procédures de prise de parole lors
des réunions communautaires afin que chacun puisse y prendre toute sa place et seulement
sa place (RF 265 82); en suivant les regles du discernement communautaire (RF 282 §82); en
évaluant au moins une fois par an les différentes dimensions de la vie communautaire et
apostolique (RF 89 §3) ; en opérant une critique lucide de ses objectifs, de ses procédures et de
ses résultats, sachant les accueillir dans l'action de gréace (idem); et en se rendant capable de
recevoir une critique venant de I'extérieur (idem); en s'appuyant sur l'accompagnement du
Provincial et de toute instance dont 'expertise pourrait se révéler nécessaire (RF 92).

202



h) Lire sa propre histoire comme une histoire sainte : en faisant mémoire dans I'action de grace des
événements du quotidien ; en devenant lucide sur les influences - parfois marquantes - du
passé ; en mettant régulierement a jour ses archives (cf. RF 278 83 ; 89 83).

2. Suggestions pour la mise en ceuvre

Définir les valeurs
propres du prieuré

Prendre une séance de chapitre conventuel pour répondre aux
questions posées en RF 270. Ecrire les éléments de réponse qui
semblent important dans un document qui pourra éventuellement
rejoindre le coutumier du prieuré.

Définir les
fonctionnements du
prieuré

En début et en fin d'année, revisiter le coutumier du prieuré en ce qui
concerne les charges, leur définition, les responsabilités de chacun.
Veiller a ce que le coutumier soit mis par écrit et disponible pour tous les
freres.

Définir un programme
de formation
communautaire

En début d'année, faire le point sur les besoins de la communauté en
termes de formation permanente et sélectionner une ou deux priorités
a mettre en ceuvre durant I'année ainsi que les moyens a mettre en
ceuvre pour cela (lecture au réfectoire, théeme de chapitre conventuel ou
de travail intellectuel communautaire, rencontre organisée avec un
spécialiste, participation a une session etc.)

Stimuler I'engagement
de chacun dans sa
propre formation

Que le chapitre offre un cadre de vie propice a la formation. En début
d'année, fixer ensemble les conditions qui permettent a chacun de
s'engager dans la formation permanente.

Animer la vie et la
fidélité quotidienne du
prieuré

Il n'y a rien a faire de plus que ce que chaque chapitre fait déja : prendre
les décisions qui aideront le prieuré a vivre au mieux de notre vocation
dans les conditions locales.

Travailler a la formation
initiale des jeunes fréres

Programmer les séances de chapitres qui permettent d’élaborer les
rapports nécessaires pour les fréres concernés durant l'année.

Si le prieuré accepte un stagiaire, mettre en place, en lien avec le maitre
des profées de la province, les moyens de son accompagnement.

Veiller a la justesse de
son propre
fonctionnement

A moins que des problémes m'apparaissent et augmentent la nécessité
de la fréquence, tous les trois ans, faire un point sur le fonctionnement
du chapitre, la prise en compte de chacun de ses membres, la liberté de
parole, la capacité a écouter les critiques extérieures etc.

Lire I'histoire du prieuré
comme une histoire
sainte

En fin d'année au moins, prendre le temps en chapitre de relire 'année a
la lumiére de la Parole de Dieu. Décider ce qui doit étre noté dans les
archives du Prieuré.

Si un systeme d'archivage n'existe pas encore, veiller a en mettre un en
place (voir avec l'archiviste provincial).

203



lIl. LECTURE THEMATIQUE

Pour ceux qui préféerent aborder la formation sous un angle particulier, il est possible de
sélectionner (a partir du plan ou de I'Index) des paragraphes qui intéressent plus particulierement, de
se concentrer sur un chapitre ou de suivre un des parcours suivants.

1. Mener une vie d’apotre

Participer a I'ceuvre sacerdotale du Christ et nourrir un élan missionnaire : 15; témoigner de ce
que nous avons contemplé : 21 ; ceuvrer & la mission de la Congrégation dans I'Eglise et dans le monde :
22-24 ; un défi pour la vie consacrée aujourd’hui: 41 ; une dimension constitutive de la vie de disciple
du Christ : 68 ; une exigence de la vie spirituelle : 143 ; développer une spiritualité missionnaire : 153 ;
développer un équilibre humain: 169-173 (travail), 179 (fécondité et don de soi), 180-185 (maturité
relationnelle), 188-191 (équilibre de vie) ; mettre notre formation intellectuelle au service de la mission :
214, 219; se former pour devenir ap0tres : 293-330 ; I'expérience heureuse de la fécondité spirituelle :
346 ; porter la mission au moment de la vieillesse : 361 ; formation initiale a la mission : 380 (postulat),
400 (noviciat), 436-440 (profession temporaire), 413 (le stage).

2. Prendre soin les uns des autres

Prendre soin du charisme et - : 33 82 ; chacun doit pouvoir trouver sa place dans la vie fraternelle :
40 ; nécessité de - : 56 ; 'accompagnement fraternel : 87 ; une communauté porteuse de formation ou
I'on -: 88 ; chasteté et - : 236 ; équité et sens du partage : 244 ; devenir des fréres : 257-262 ; batir un
milieu porteur: 272-273; la fraternité authentique comme signe prophétique: 291; - dans les
moments de commencements : 335-338 ; - dans les transitions : 339, 280 ; célébrer la fidélité : 346 ;
accorder des temps de pause : 358 ; accompagner les temps sabbatiques : 351 ; - dans les temps de
combat spirituel plus intense : 352-359 ; prendre soin des fréres agés : 360.

3. Suivre Jésus comme Jean I'a suivi

Jean, figure inspiratrice de notre charisme : 13-21; devenir disciple du Christ: 66 ; les forces de
notre charisme pour la formation : 67 ; demeurer dans le Christ : 137-139 ; le réle du Paraclet : 140-142;
se nourrir de la priére de Jésus et demeurer dans la priére continuelle : 148 ; se laisser consacrer dans
la vérité : 199 ; apprendre a I'école de maitres : 212 ; marcher dans la vérité : 216 ; unité consécration et
mission : 294 ; participer au zéle du Christ : 296 ; témoigner de ce que nous avons vu : 302 ; Jean, figure
inspiratrice pour les jeunes : 315 ; la vocation de Jean, modéle de l'accueil des vocations : 365 ; les écrits
et la figure de Jean dans la formation initiale : 377 (postulat) ; 379, 391, 398 (noviciat).

4. Approfondir notre vie de contemplation

Approfondir le charisme de la Congrégation qui dessine la figure de notre vie spirituelle : 12-24;
apprendre a mener une vie mixte de contemplation et d'apostolat : 26 ; assumer certains éléments qui
viennent de la vie monastique : 29 ; se laisser configurer au Christ : 66 ; un parcours de don de soi qui
réclame de passer de lidéal a la réalité: 71-74; coopérer a l'ceuvre de Dieu premier acteur de la
formation : 81-86 ; s'appuyer sur I'accompagnement spirituel : 95 ; apprendre a mener une vie avec le
Christ par I'Esprit: 135-143; nourrir sa vie spirituelle: 144-152; développer une spiritualité de la
mission : 153 ; se former aux bases de la vie spirituelle : 154-159 ; tendre vers la maturité spirituelle
dans l'attente de la venue du Christ: 160-163; formation spirituelle et formation humaine: 164 ;
consacrer son intelligence a Dieu et rechercher la sagesse don du Saint-Esprit : 200-203 ; suivre le Christ
et répondre a son appel : 221-225, ; accueillir le don de la vie communautaire : 259 ; communier au
coeur du Christ apdtre : 295-298 ; transmettre aux autres ce que nous avons contemplé: 302-310;
I'numble fidélité quotidienne : 345 ; le temps de désert : 348 ; les temps de pause : 349-351 ; le danger
de l'acédie : 354 ; la derniére Paque : 362.

204



5. Se situer dans le monde

Se former dans le contexte du monde d'aujourd’hui : 2, 34; aller a la rencontre du monde dans la
mission : 15 ; défis pour la vie consacrée dans le monde d'aujourd’hui : 38-44 ; défis pour la formation
et la mission : 45-50 ; pour se former, entrer en dialogue avec le monde dont nous faisons partie : 84 ;
I'Esprit dénonce le monde en nous : 140 ; discerner I'Esprit de Dieu et I'esprit du monde : 149 ; renoncer
au monde : 156 (I'ascése), 222 (la vie consacrée) ; accueillir le monde tel qu'il est: 161 ; influence de la
famille sur notre rapport au monde : 186 ; mdrir nos représentations du monde: 196; entrer en
dialogue avec le monde d'aujourd’hui par la philosophie : 211 ; s'engager dans le dialogue entre la foi et
la raison : 213 ; évangéliser le monde en quéte de sagesse: 219 ; étre signe pour le monde : 228 (les
conseils), 240 (pauvreté); devenir artisan du projet de Dieu sur le monde : 288, 292 ; prier pour le
monde : 297 ; se mettre a I'écoute des cris du monde : 296, 322 ; se mettre a |'écart du monde : 348.

6. Les relations entre freres clercs et non-clercs

Nous ne voulons pas faire de distinction de rang: 16; chacun doit trouver sa place dans la
communauté : 40 ; réajuster notre vision du sacerdoce : 43 ; nécessité de prendre en compte -: 60;
vivre la fraternité entre nous : 257-262 ; vivre une spiritualité de communion : 289 ; la formation des
jeunes prétres : 338 ; le réle du maitre des profés pour le discernement de I'appel aux ordres : 443 ; la
formation des fréres non-clercs : 454 ; la formation des fréres destinés au sacerdoce : 455.

7. Se réconcilier avec soi-méme

S'engager dans une formation permanente qui déploie le charisme de la communauté: 32;
accentuer la liberté de conscience : 53 ; encourager la connaissance de soi et le développement des
compétences : 58 ; prendre les cultures en compte : 59 ; passer de l'idéal a la réalité : 72-75; le role de
I'accompagnateur spirituel pour la connaissance de soi: 119; se reconnaitre créature pécheresse et
sauvée: 136; prendre le chemin de lintériorité: 137; tendre vers une maturité spirituelle: 161 ;
apprendre a se connaitre : 165 ; batir une saine confiance en soi: 166 ; I'amour de la vérité, condition
du travail sur soi: 167 ; croitre en autonomie personnelle : 168 ; développer des compétences: 171 ;
éduquer sa vie émotionnelle : 175 ; servir et se donner soi-méme : 183 ; développer de justes relations
avec sa famille : 186 ; connaitre sa culture et apprendre l'interculturalité : 187 ; prendre soin de son
équilibre de vie : 188-191 ; travailler a devenir libre : 192 ; assumer la responsabilité de ses actes: 193 ;
apprendre de I'expérience : 195 ; mUrir ses représentations de 'homme et de la vie: 196 ; intégrer la
fragilité et la faiblesse : 197 ; travailler a la cohérence de vie : 216 ; renoncer a soi-méme pour suivre le
Christ: 222 ; donner sa parole et y rester fidele: 223; se donner intégralement: 233 ; accepter le
manque et la dépendance : 245-247 ; former 'autonomie de la personne en vue de l'obéissance : 253 ;
se réconcilier avec les autres : 262 ; trouver sa place dans la communauté : 263-266 ; I'acquisition de
compétences personnelles : 343 ; I'expérience heureuse de la fécondité spirituelle : 345 ; le temps de
consolidation : 350 ; les temps de combat spirituel plus intense : 352 sq ; les déceptions et la désillusion
en période de milieu de vie : 355 ; 'épreuve dans la vie commune : 359.

8. Se faire aider spirituellement

Se former a l'accompagnement spirituel : 55; devenir un homme nouveau: 71-75; entrer en
dialogue avec nos accompagnateurs : 84-a ; le r6le de 'accompagnateur spirituel et du confesseur dans
notre formation : 95-96 ; 'accompagnateur spirituel au cours de la formation initiale : 119 ; 'animation
spirituelle des communautés de fréres en formation : 124 ; se faire accompagner par des laics hommes
ou femmes : 131 82 ; s'appuyer son accompagnateur spirituel : 159 ; intégrer la fragilité et la faiblesse :
197 ; accompagnement spirituel et voeu de chasteté : 232 §3, 233 ; accompagner le manque (pauvreté) :
246 ; développer une obéissance intérieure a Dieu : 251 ; la supervision au niveau apostolique : 330; la
supervision pour les prétres: 337 83 ; se faire aider en temps d'épreuve : 352-357 ; accompagner les
anciens : 361.

205



9. Persévérer dans notre vocation

Marie, soutien de notre fidélité: 19; encourager la persévérance: 63; la formation comme
itinéraire de fidélité créative : 70 ; un parcours de don de soi: 72-74 ; persévérer dans notre vocation :
86 ; la communauté soutien de notre formation permanente et de notre fidélité : 88 ; servir et se donner
soi-méme : 183 ; répondre a l'appel du Christ: 221 ; renoncer a soi-méme pour suivre le Christ: 222 ;
donner sa parole et y rester fidele: 223; se mettre a I'écoute de I'Esprit qui nous indique la voie
quotidienne de notre consécration : 225 ; la vie communautaire soutien de notre fidélité : 268 ; s'insérer
dans I'histoire du prieuré : 278-279 ; I'humble fidélité quotidienne : 344 ; célébrer la fidélité (jubilés):
346 ; le témoignage de fidélité des anciens : 360.

10.Le chapitre conventuel

- comme élément constitutif de notre mode de vie : 28 ; la parrhésia au - : 31 §3; importance de
la collégialité : 57 ; responsabilité du - dans la formation permanente : 88, Annexe 1-Il ; la croissance de
la communauté : 89, 79 ; obéissance et -: 256 ; réle du - pour batir la communauté : 269-271 ; le réle
du - dans certains moments clés de I'histoire du prieuré : 279 ; le discernement communautaire au - :
282 ; le discernement apostolique du -: 325-326, 329 ; responsabilité du - pour les admissions : 110,
33.

206



Annexe 2 :

TABLEAU RECAPITULATIF DE LA VALEUR PRESCRIPTIVE

DES PARTIES DE LA RATIO

Premiere
partie

Chapitre 1

Ce chapitre présente le charisme en tant qu'il est linspiration et la
référence de notre parcours de formation. Plus qu'une perspective
normative ou contraignante, il présente I'esprit qui anime notre vocation.

Chapitre 2

Ce chapitre qui décrit les contextes actuels n'a pas une perspective
normative mais contextuelle. Il peut étre utile a chacun pour analyser
linfluence des contextes actuels dans son propre cheminement ainsi
gu'aux formateurs pour accompagner les jeunes freres.

Chapitre 3

Ce chapitre n'a pas une perspective juridique mais explicative. Il donne des
points de repéres fondamentaux qui mettent en perspective les
recommandations qui sont présentées dans la suite de la RF.

Chapitre 4

Ce chapitre prescrit la responsabilité de chacun dans le processus de
formation permanente. Il comporte donc une partie contraignante pour
les personnes intéressées.

Chapitre 5

Les objectifs de formation précisés dans ce chapitre sont prescriptifs pour
les maisons de formation, les formateurs, et les fréres en formation initiale.

Chapitre 6

Ce chapitre qui décrit la formation, la déontologie et la coopération a une
valeur prescriptive pour les formateurs concernés.

Deuxiéme
partie

Chapitres 7-
12

Cette partie décrit «un projet de formation inspiré du charisme
fondateur » (VC 68) et décline donc en termes de formation permanente la
vocation propre de la Communauté. En tant que document normatif, elle
décrit l'espace dans lequel se joue notre formation permanente en
conformité avec notre charisme, en faisant ressortir certains points
prioritaires de la formation. A ce titre, elle donne des orientations qui sans
étre contraignantes au titre de la loi - sans avoir une forme strictement
juridique -, dessinent ensemble lidéal de vie que nous recherchons. Elles
sont un guide sUr que chaque frére est invité a suivre pour croftre dans son
chemin de sanctification.

De maniére générale, chaque intitulé est suivi d'un premier paragraphe qui
expose un ou plusieurs objectifs de formation, c'est-a-dire un point que
nous sommes appelés a chercher a mettre en place dans notre vie; le
paragraphe suivant, sous la forme d'une boite a outil, suggére des moyens

207




pour parvenir a l'objectif recherché lorsque le frére veut approfondir cet
aspect.

Troisieme
partie

Chapitre 13

Ce chapitre donne des points de repére pour aborder les différents
moments de notre parcours de formation permanente ; il précise l'esprit
général dans lequel les moments-forts de la formation permanente
doivent étre abordés et fournit des éléments pratiques qui sont de l'ordre
du conseil.

Chapitres
1417

Ces chapitres qui présentent les différentes étapes de formation initiale
ont une valeur contraignante. lls définissent, comme une norme, les
objectifs de chaque étape de formation initiale, les moyens qui doivent étre
mis en ceuvre par les fréres en formation et les formateurs. Dans ces
chapitres, tout est contraignant sauf ce qui est explicitement présenté
comme facultatif.

208




Annexe 3:
METHODE DE REDACTION DE
LA RATIO FORMATIONIS PROVINCIALIS

|. LA REDACTION DE LA RATIO FORMATIONIS PROVINCIALIS

1.

Les points minimums a déterminer

En conformité avec cette ratio formationis congregationis, les rationes provinciales doivent au
minimum :

2.

Identifier les contextes locaux qui influent sur la formation et la mission (RF 34) ;
expliciter des points de formation propres a la région (RF 6) ;
décrire les partages de responsabilité propres au contexte (RF 6) ;
fournir des indications pour la rédaction des programmes de chaque maison de formation
initiale (RF 6) ;
fixer le programme et la fréquence des sessions de formation des prieurs - dont I'organisation
revient désormais a la province(RF 285) ;
aprés avoir examiné les contextes et les moyens régionaux, formuler un parcours précis et
adapté de chacune des étapes du pré-noviciat en conformité avec les indications générales de
la ratio congregationis (RF 364);
définir la structure de promotion des vocations adaptée a la réalité régionale (RF 366) ;
fixer la durée minimale du temps comme regardant - dans l'esprit de Pl 29 (RF 373) ;
déterminer les conditions du postulat en conformité avec RF 375, notamment les modalités
particuliéres suivantes (RF 386) :
o s'il s'agit d'un postulat résidentiel ou non - et s'il s'agit d'un postulat non-résidentiel, les
modalités de formation et le critére de participation minimale ;
o certains criteres propres a la Province pour I'entrée au noviciat - surtout pour le niveau
d'études, les limites d'age ;
o le niveau requis et les tests linguistiques a passer avec succes pour la langue du
noviciat ;
la maniére de marquer 'entrée au postulat, s'il y en a une;
la composition du conseil d'admission, le contenu du dossier de candidature, la
méthodologie de discernement.

Proposition de parcours préparatoire a la rédaction

1° S'approprier la ratio congregationis et travailler a sa mise en ceuvre concréte et effective -
notamment par la mise en ceuvre de projets personnels et communautaires de formation ainsi que
I'élaboration de projets de formation locaux dans les maisons de formation.

2° Définir a minima les points énumérés a la section précédente qui doivent étre décidés.

3° Sil'on peut aller plus loin, identifier ce qui doit étre complété dans la ratio congregationis :

Complément du chapitre 1: La Province a-t-elle mis en place une expression du charisme
inculturée qu'il faut préciser dans la ratio ?

209



Complément du chapitre 2: Y a-t-il des contextes propres a la Province qui influent sur la
formation et la mission ?
Complément du chapitre 4 : Y a-t-il un partage de responsabilité qui serait propre a la province
et devrait étre explicité ? (Par ex : influence de la famille, de la paroisse d'origine, de I'évéque du
diocese d'origine etc.)
Complément du chapitre 5 : La Province a-t-elle des objectifs supplémentaires pour la formation
initiale ? (Par ex : question de la langue, des rapports ethniques etc.)
Complément du chapitre 6 : La Province a-t-elle des procédures ou des exigences propres en
ce qui concerne la nomination, la formation, la coopération ou la déontologie des formateurs ?
(Par ex: une formation spécifique sur les abus, tous les formateurs doivent avoir passé au
moins 10 ans dans la Province, implication des femmes dans la formation etc.)
Complément des chapitres 7-12 : La Province a-t-elle des besoins propres :
o pour la formation spirituelle (dévotions locales, spiritualité locale, superstition, etc.) ?
o pour la_formation humaine (place de la famille, des anciens, des femmes, polygamie,
rapport sujet-communauté etc.) ?
o pour la formation intellectuelle (approches locales de I'existence, rapport au travail
intellectuel et a I'étude, etc.) ?
o pour la formation aux voeux (rapport a la possession et a la pauvreté, a l'autorité, aux
femmes, etc.) ?
pour la formation a la vie communautaire (
pour la formation apostolique (questions pastorales locales, contextes locaux de
coopération ecclésiale etc.) ?
Complément du chapitre 13: La Province propose-t-elle des moyens spécifiques pour
accompagner les différentes moments-forts de la formation permanente ?
Complément des chapitres 14-17 : La Province propose-t-elle des chemins spécifiques pour la
formation des jeunes fréres ?

4° En plus de tout ce qui a déja été exploré, y a-t-il des enjeux de formation propres a la Province
qui devraient étre inscrits dans la ratio provincialis ?

3.

Conseils pour la rédaction

Il sera utile de consulter 'ensemble des fréres de la Province dans le cours de la rédaction de la
ratio formationis provincialis.

Le Responsable provincial de la formation et son conseil pourront repérer les éléments suivants :

caractéristiques des contextes culturels, pédagogiques, apostoliques, ecclésiaux - également
provenant des expériences de formation permanente et initiale ;

orientations apostoliques particuliéres réclamant une attention particuliére ;

points culturels qui réclament d'une maniére récurrente une formation des fréres, tant au
niveau de l'apostolat et du témoignage qu'au niveau de la formation religieuse permanente ;
contextes ecclésiaux particuliers - cela peut inclure aussi des orientations des pasteurs édictées
par les Conférences épiscopales ou des supérieurs majeurs (ou les fédérations de ces
conférences au niveau continental) ;

expériences convaincantes des formateurs dans les différents domaines de la formation.

On se rappellera que la ratio formationis ne doit pas uniquement viser la formation initiale, mais la
formation permanente avant tout et que la formation initiale doit étre considérée en fonction de la
formation permanente.

Les directives de la ratio provincialis ne peuvent pas s'opposer a celles de la ratio congregationis ni
a l'esprit général qui 'anime.

210



Dans la rédaction, on essaiera de limiter les exhortations et explications pour se concentrer sur la
perspective pédagogique qui précise d'abord les grandes visées ou objectifs puis les voies ou moyens
pour les atteindre.

Distinguer les objectifs permanents de formation et les parcours progressifs qui balisent des
étapes de croissance pour permettre aux fréres en formation initiale de parvenir dans le temps a
I'objectif ou devenir autonome dans la recherche quotidienne de cet objectif.

4. Plan de la ratio provincialis

Pour des raisons d'unité et de commodité, le plan de la ratio provincialis suivra celui de la ratio
congregationis, en transformant les chapitres en sections :

I-  Points de repéres généraux

—_

La vie et I'expression du charisme dans notre Province
Les contextes de notre formation provinciale

Les visées de la Province sur la formation

Les protagonistes de la formation

Les objectifs de la formation initiale

o v M w N

Les formateurs

lI- Les dynamiques de formation dans notre Province

—_

Formation spirituelle

2. Formation humaine

3. Formation intellectuelle

4. Formation aux voeux

5. Formation communautaire
6. Formation apostolique

ll- Etapes et devenir de la formation
1. Certains moments forts de la formation permanente
2. Le pré-noviciat
a. La pastorale des vocations
b. Letemps comme regardant
c. Le postulat

3. Le noviciat

>

La profession temporaire

v

Les premiéres années de profession perpétuelle

Il. EXEMPLE DE PROJET LOCAL DE FORMATION

RF 128: « §1. A partir de cette ratio formationis congregationis et en fonction de sa ratio provincialis,
chaque maison de formation devra établir un « projet local de formation » qui présente les éléments
pédagogiques locaux, les structures et les dynamiques d'organisation et de coopération propres, ainsi

211



que les activités et les cours spécifiques (cf. RFIS 10). La Congrégation fournira un canevas qui facilitera
son élaboration.

82. On devra également établir un coutumier écrit qui explicite le réglement propre de la maison
et les procédures concrétes qui touchent les freres en formation initiale.

83. Ces deux textes - qui peuvent étre rassemblés en un seul document - sont communiqués aux
formateurs et aux fréres en formation. lls sont validés par le Responsable provincial de formation aprés
consultation du Responsable général de formation. »

1. Proposition de plan pour le projet local de formation

1) Description de la mission de la maison (maison de formation provinciale ou générale,
noviciat, maison de profés en philo ou en théologie etc.)

2) Sila maison est générale ou interprovinciale : définition de la maniére de prendre en compte
les différentes rationes provinciales et de coopérer avec les Provinciaux, les responsables
provinciaux de la formation, les Péres-maitres (des novices ou des profés) de la Province...

3) Si la maison est a la fois un prieuré apostolique et un lieu de formation : définition des
fonctionnements et des frontiéres entre les deux entités

4) Les relations entre jeunes fréres et formateurs (Qui exerce quelle responsabilité ? A qui faut-
il s'adresser pour quel domaine ?)

5) Composition et fonctionnement de I'équipe des formateurs

6) Composition et fonctionnement du conseil des formateurs

7) Articulation entre le conseil des formateurs et le conseil de maison

8) Modéle des rapports sur les fréres (matiéres a aborder) et des rapports a faire

9) Quelles sont les valeurs de la Communauté ('ensemble de la communauté sur place) et la
maniére dont tous les freéres participent ensemble a I'élaboration d’'un climat favorable a la
formation ?

10) Comment les formateurs envisagent-ils de mettre en ceuvre le programme de formation
défini par la ratio congregationis et la ratio provincialis pour I'étape de formation concernée ?

11) Quelles sont les procédures de recours si quelque chose ne se déroule pas bien pour un frere
en formation ou un formateur ?

12) Les regles de la discrétion.

13) Quelles activités de formation humaine, spirituelle, apostolique et communautaire sont
mises en place ? Comment s'insérent-elles dans la pédagogie d'ensemble de la formation
pour cette étape ?

14) Comment I'horaire quotidien, hebdomadaire et le programme annuel contribuent-ils a la
pédagogie de formation ?

15) Les modalités de la vie commune (vie en équipes, en communauté etc.) et comment elles
coopeérent au projet local de formation.

16) Quelles sont les personnes extérieures a la communauté : confesseurs, professionnels,
médecins, psychothérapeutes etc. que les fréres peuvent contacter pour parler ?

2. Le coutumier de la maison de formation

Comme dans tout couvent, un coutumier doit préciser I'horaire, les charges, les responsabilités et
les fonctionnements. Il doit étre concis, mis par écrit et actualisé chaque année.

212



Annexe 4 :
BATIR DES PROJETS DE FORMATION
PERSONNELS ET COMMUNAUTAIRES

|. BATIR UN PROJET PERSONNEL DE FORMATION

RF 85 §2. « Chaque frére profes perpétuel est invité, en lien avec le responsable provincial de formation,
a établir un programme personnel de formation. Celui-ci visera a répondre a ses besoins d'ordre
personnel (équilibre de vie, renouveau de sa vie consacrée, approfondissements divers) et
communautaire (missions apostoliques, responsabilités dans le prieuré...). La mise en place par le
responsable provincial d'un livret personnel de formation pourra soutenir chaque frére en lui donnant
une vue d'ensemble sur les formations déja recues, les diplédmes acquis, les compétences développées,

les projets de formation a venir etc. »

Le tableau suivant devrait aider chacun a mettre en place un programme de formation pour
chaque année. Ce programme peut aussi recouvrir plusieurs années, mais il doit étre réévalué au moins
une fois par an.

Année (s) : | #nt
Analyse de mes besoins

Besoins en formation spirituelle Ex: approfondir l'ascése, mettre en place un meilleur suivi spirituel, une
lecture spirituelle...

Besoins en formation humaine Ex: gagner en confiance en moi, apprendre a travailler avec d'autres,
développer un équilibre de vie

Besoins en formation intellectuelle Ex : réflexion sur 'euthanasie et les lois de bioéthique, découvrir les grands
noms de la philosophie africaine, théologie de I'eucharistie (présence réelle et
action liturgique), le réle des charismes dans la communauté chrétienne...

Besoins en formation aux veeux Ex: améliorer ma coopération avec mon prieur, m'investir moins dans les
relations pour étre plus disponible a Dieu...

Besoins en formation Ex: améliorer la qualité des échanges au chapitre, m'investir plus dans les

communautaire services...

Besoins en formation apostolique Ex: comment coopérer avec le curé de la paroisse voisine qui est
insupportable, comment confesser les enfants de |'école primaire

Autres Inscrire ici les besoins de formation qui me viennent a l'esprit et ne rentrent
pas dans les cadres précédents
Opportunités de formation

Propositions de formation venant de | Nommer les sessions proposées

la province ou a la Congrégation

Propositions de formation venant du Se renseigner et inscrire les formations proposées qui me concernent

diocése

Autres opportunités Inscrire ici les lectures, activités, personnes ressources a rencontrer etc.

Priorisation pour 'année

conseil a ses fréres, son prieur ou a son accompagnateur spirituel.

Priorité 1 Choisir une priorité de formation pour I'année. Ne pas hésiter a demander

Moyens correspondants Identifier les moyens adaptés : activité, session, liste de lecture, échange avec

hésiter a demander de l'aide au responsable provincial de formation.

une personne, expert a rencontrer, travail intérieur a accomplir...Ne pas

213



Priorité 2 Choisir éventuellement une deuxieme ou une troisieme priorité en fonction
de 'ampleur des chantiers a réaliser et de la possibilité (réaliste) de les mener
de front.

Moyens correspondants

Sujet(s) pourl'étude personnelle Noter ici ce les domaines que jaimerais explorer pour mon étude cette
année : cela peut étre de la philosophie, de la théologie, des sujets pastoraux,
liturgiques, sociologiques, historiques, ou en lien avec des compétences que
j'aimeras développer (vertus, compétences techniques etc.)

Evaluation en fin d'année

Evaluation Faire I'évaluation en fin d'année. Qu'est-ce que jai effectivement réalisé ? Est-
ce que cela correspondait a mes objectifs ? Suis-je satisfait? De quoi ai-je
besoin pour continuer a avancer ? (Répéter cette évaluation chaque année si
le projet s'étend sur plusieurs années)

Projets / legons pour I'an prochain Ai-je déja des idées pour I'an prochain ? Le parcours de cette année m'a-t-il
appris quelque chose sur moi, sur ma maniéere d'apprendre, sur les moyens a
employer pour avancer ?

Ce tableau n'est qu’'un moyen parmi d'autres pour mettre en place un programme de formation
personnel. Chaque frére pourra chercher la méthode qui lui conviendra le mieux. Il est toutefois
nécessaire de mettre par écrit ses projets pour les rendre concrets et vérifiables. On veillera a se fixer
des objectifs : précis, mesurables, atteignables, réalistes, sur une durée de temps définie (objectifs
S.M.ARR.T.).

. ELABORER LE PROGRAMME DE FORMATION D’UN PRIEURE

RFC 90: « Il revient au chapitre conventuel de prendre sa responsabilité quant a la formation de la
communauté locale. Ainsi, a l'intérieur du cadre donné par la ratio formationis congregationis et la ratio
provincialis, prenant en compte les programmes de formation complémentaires établis par la Province
et la Congrégation, chaque chapitre conventuel doit établir un programme de formation propre au
prieuré. Ce programme (d'un an ou plus) doit permettre d'engager le prieuré dans une direction et des
moyens qui correspondent a sa mission particuliére, aux besoins du prieuré et aux attentes des fréeres.
[l définit au minimum l'objectif et I'organisation du travail intellectuel communautaire. »

Le tableau suivant peut étre utile pour élaborer en chapitre conventuel un programme de
formation local :

Année : | ##it

Analyse des besoins de formation dans le prieuré
Besoins liés a | Spirituelle De quoi avons-nous besoin pour soutenir la vie spirituelle du couvent? Y a-t-
la formation il des éléments de la vie spirituelle que nous ne connaissons pas bien et que

nous voulons approfondir en commun ? Y a-t-il des fondamentaux de la vie
spirituelle a revisiter ?

Humaine Y a-t-il des éléments de formation humaine que nous aimerions tout travailler
ensemble ? Y a-t-il des lieux dimmaturité humaine dans notre prieuré, qui
devraient étre corrigés ? Que pouvons-nous faire pour étre une communauté
plus heureuse et équilibrée ?

Intellectuelle Y a-t-il des themes fondamentaux ou des sujets concernant notre vie ou notre
mission que nous voudrions ou devrions développer? Y a-t-il des idées
récurrentes ou nouvelles que nous entendons dans notre milieu et qui
méritent réflexion ? Y a-t-il des choses dans notre posture intellectuelle que
nous devrions corriger ?

Religieuse Avons-nous besoin d’'approfondir certains aspects théoriques ou de corriger
certaines pratiques dans lordre de la chasteté, de la pauvreté, de
I'obéissance ?

Communautaire Y a-t-il des éléments de notre vie commune que nous devrions approfondir ?
Quelles sont les joies et les souffrances de notre vie commune ?

214



Apostolique

Comment vivons-nous une spiritualité de l'apostolat ? De quoi avons-nous
besoin pour étre mieux investis dans notre apostolat pour le service de I'Eglise
en déployant le charisme de la Congrégation ?

Besoins liés a notre apostolat

Y a-t-il des besoins de formation pour accomplir notre vie apostolique (sujets
d'actualités sur lesquels réfléchir pour répondre aux personnes, theme d’'une
session ou d'une journée a travailler) ? Y a-t-il des situations bloquées qui
demandent une réflexion communautaire, une croissance et une formation ?

Propositions de formation venant de
la province ou a la Congrégation

Noter ici les propositions.

Décision du Chapitre

Priorité 1:

Parmi les besoins exprimés ci-dessus, en choisir un qui sera la priorité pour
cette année.

Moyens correspondants :

Définir les moyens mis en oeuvre pour avancer sur cet objectif
communautaire : séances de travail intellectuel communautaire consacré a ce
sujet, rencontres avec des personnes invitées a partager leur avis, avec des
experts, lectures au réfectoire, passages de la RF a travailler, séances de
chapitres  conventuels consacrés au sujet, rencontre fraternelle
communautaire, discipline communautaire renouvelée sur un point précis,
etc.

Penser a noter tout de suite qui fait quoi.

Priorité 2:

Si on estime qu'une deuxiéme ou une troisieme priorité sont utiles et
atteignables, on peut les noter ici avec les moyens correspondants. Veiller a
rester réaliste.

Moyens correspondants :

Travail intellectuel communautaire

Noter ici les dates et les thémes abordés en travail intellectuel
communautaire. Que celui-ci soit en lien avec la priorité ou qu'il soit consacré
a un theme indépendant.

Evaluation en fin d'année

Evaluation :

En fin d'année, fait I'évaluation du programme de formation: Qu'a-t-on
accompli réellement de ce qui était prévu? Y a-t-il eu des initiatives
supplémentaires en cours d’année ? Avons-nous atteint I'objectif ? Sommes-
nous satisfaits ? De quoi avons-nous besoin pour avancer ?

Projets pour I'an prochain :

On peut récolter des la fin d'année les idées de points de formation a travailler
I'année suivante, qui seront choisis au chapitre conventuel de début d'année.

215




Annexe 5 :
PROGRAMME DE FORMATION
A L'INTERCULTURALITE

|. FORMATION PERMANENTE

1. Culture et vie consacrée

« Le terme général de culture semble pouvoir résumer, comme le propose la Constitution pastorale
Gaudium et spes, "cet ensemble de données personnelles et sociales qui marquent I'homme en lui
permettant d'assumer et de maitriser sa condition et sa destinée" (GS 53-62). (...) Il existe donc une
affinité entre la vie religieuse et la culture. Concrétement, cette affinité retient notre attention sur
quelques points. Jésus Christ et son Evangile transcendent toute culture, méme si la présence du Christ
ressuscité et de son Esprit les pénétre toutes de l'intérieur. D'autre part, toute culture doit étre
évangélisée, c'est-a-dire purifiée et guérie des blessures du péché. En méme temps, la sagesse qu'elle
porte en elle est dépassée, enrichie et accomplie par la sagesse de la Croix » (Pl 91).

Dans le cadre de notre vie consacrée apostolique, la culture désigne d'abord le « sol » d'origine de
chacun des fréres: le milieu familial et social, les valeurs les coutumes, la langue, la maniére de
comprendre 'homme et le monde, de s'exprimer et d’entrer en relation, les arts. En ce sens, la culture
est une part essentielle de ce que chaque frére « apporte » avec lui et vient consacrer au Seigneur en
répondant a son appel. La culture désigne ensuite le « sol » oU nous sommes plantés pour porter du
fruit dans la mission apostolique : que nous soyons envoyés dans un pays lointain ou dans notre pays
d'origine, celle-ci est toujours incarnée dans un milieu, elle vise & permettre la rencontre entre I'Evangile
et des personnes qui ont aussi leurs cultures®,

La culture ne se limite pourtant pas aux traits particuliers de la culture nationale ou ethnique ; elle
est aussi la culture familiale, celle du milieu social, celle du travail exercé, etc. Par conséquent, notre vie
de Fréres de Saint-Jean sera toujours essentiellement « interculturelle » car elle réalise la rencontre de
personnes vivant ensemble la méme vocation en venant toujours de cultures différentes.

Du point de vue communautaire, nous tendons a former ainsi une culture commune, dont les
valeurs essentielles sont celle de I'Evangile et de notre charisme, dont le centre est le Seigneur Jésus-
Christ et dans laquelle chaque frére va vivre joyeusement son appel, en enrichissant cette culture
commune de sa propre culture.

La mondialisation, qui permet aux différentes cultures de s'enrichir mutuellement, entraine aussi
une globalisation de la culture qui conduit parfois a un effacement des repeéres traditionnels. Notre
formation a la culture doit prendre en compte cette culture globale avec ses richesses et ses limites.

2. Pédagogie de formation dans le domaine la culture

La culture interagit avec toutes les dimensions de la formation; la prise en compte de cette
question dans la formation présente des enjeux profonds.

80 Cf. EG 115 « L'&tre humain est toujours culturellement situé : "nature et culture sont liées de facon aussi étroite que
possible". La grace suppose la culture, et le don de Dieu s'incarne dans la culture de la personne qui la regoit ».

216



a) Connaltre sa culture et s’intéresser a celle des autres

Le premier point de formation a mettre en place est celui d'apprendre a connaitre sa propre culture
et a s'intéresser a celle des autres. Il estimportant de se rappeler que la culture n'est pas seulement un
ensemble de choses visibles. Elle a une large part invisible et souvent inconsciente (ressentis et
émotions, attitudes intérieures, compréhension du réel, interprétations...) qui forment la partimmergée
de l'iceberg'®,

Si la formation humaine « vise a éduquer la personne a la vérité de son étre »'82, cette derniére
inclut la dimension culturelle selon ses différents aspects (nationale, familiale, etc.). La découverte de
sa propre culture est un aspect nécessaire de la connaissance de soi. Tout au long de notre vie, nous
devons approfondir la connaissance que nous avons de nous-mémes et de notre culture. L'obéissance
quotidienne a Dieu, I'écoute de son appel et 'appropriation du charisme de la Congrégation, impliquent
un travail sur nous-mémes qui passe par une élévation et une purification de tout ce qui appartient a la
culture en nous'®3,

La découverte de notre propre culture et la rencontre de celle des autres vont de pair: se
confronter aux autres cultures nous permet de prendre conscience de nombreux éléments qui nous
caractérisent'; a I'inverse, la connaissance de ce que nous sommes nous permet d'aller en vérité a la
rencontre de l'autre.

Dans son livre Cultural Intelligence, David Livermore détaille six valeurs fondamentales dont les
pbles caractérisent les différentes cultures. Chaque culture situe ses valeurs plus ou moins loin du
milieu entre deux extrémes dans chacune des six valeurs. Ces valeurs ont un impact déterminant sur la
maniére dont chaque frére vivra les éléments essentiels de notre vie consacrée et de la mission. Ce
tableau, donné a titre d'exemple peut aider a situer sa propre culture en comparaison avec celle des
autres ou a identifier ce qui caractérise une culture que nous rencontrons par rapport a la notre.

81 « Il est trés difficile de connaitre une culture. Pour illustrer cette difficulté on peut la comparer a un iceberg dont nous
ne pouvons voir que 10% de la superficie, alors que 90% se trouve sous I'eau. De méme, les éléments matériels de chaque
culture (comme les vétements et aliments typiques, l'artisanat traditionnel, les danses etc.) constituent seulement 10% que
nous pouvons voir, ressentir, écouter, sentir et nommer avec facilité. Pour les 90% restant, qui correspondent aux éléments
immatériels, nous pouvons distinguer trois niveaux: un premier niveau partiellement visible auguel nous pouvons accéder
qguand nous le cherchons intentionnellement (ce qui est derriére le langage, les styles de communication, de leadership, de
résolution des conflits etc.), un deuxieme niveau (celui des valeurs centrales) auquel nous pouvons accéder avec beaucoup
de difficulté et d'introspection, et un troisi€me niveau (celui des présomptions de base) qui est tellement profond et
inconscient que nous ne pouvons pas arriver a le connaitre réellement: c'est que ce nous considérons comme "normal",
comme "donné" » (SEUR ADRIANA CARLA MILMANDA, La vie interculturelle, signe d'espérance prophétique. Conférence a I'Union
Internationale des Supérieures Générales, 8 mai 2019).

82 RFIS 63 ; cf. PDV 38.73 et VC 91.

183 Cf. VN 38 : « Les diversités culturelles contraignent a faire un double chemin : s'enraciner dans son identité culturelle
spécifique et étre capable d'en dépasser les limites dans un souffle évangélique de plus en plus ample. Avec la profession
religieuse, la personne consacrée choisit de vivre une médiation entre son inscription culturelle spécifique et son aspiration
de vie évangélique qui, nécessairement, élargit ses horizons, et approfondit sa sensibilité. Il devient urgent d’explorer cette
fonction de médiation sans qu'elle soit soumise aux particularismes de la diversité culturelle. »

184 « Ce n'est qu'au contact avec |"autre", avec celle qui est "différente", que nous commencons a connaitre notre propre
culture et celle des autres... C'est une connaissance qui se fait donc par comparaison avec les "autres", ceux et celles qui
sont "en dehors" de notre groupe. Cette séparation entre "nous" (les femmes, les catholiques, les religieuses, les
professionnelles, les Latino-américaines, les Argentines, celles du Sud, celles du Nord etc.) et "eux" (ceux qui ne sont pas
comme "nous") nous protege et nous donne un sens d'identité et d'appartenance, mais aussi elle nous isole, elle nous
heurte et nous remplit de peur face a I"inconnu". Il n'y a pas d'une part les cultures supérieures ou plus développées et
d'autre part les cultures moins développées ou inférieures, mais des cultures différentes. Et chaque culture croit qu'elle est
la meilleure, puisqu’elle est la forme qui a le mieux permis a son groupe de s'adapter au contexte dans lequel il s'est
développé » (SEUR ADRIANA CARLA MILMANDA, La vie interculturelle, signe d'espérance prophétique. Conférence a [I'Union
Internationale des Supérieures Générales, 8 mai 2019).

217



Valeur Culturelle

IDENTITE (JE / NOUS)
Comment l'identité personnelle est-elle définie ?
Par rapport a des caractéristiques individuelles ou de groupe ?

Description

Cultures individualistes

Cultures collectives

Importance du « Je » / indépendance par
rapport a la famille / promeut les
décisions prises seul

Forte appartenance a la famille, le
groupe, I'ethnie, etc. / décisions souvent

prises en concertation

Valeur Culturelle

HIERARCHIE
Comment la structure exprime-t-elle (ou non) les différences d'autorité, de position, de
pouvoir ?

Description

Structure « plate » peu hiérarchisée

Structure plus verticale - exprime les
relations d'autorité

Insiste sur I'égalité des individus

Taches différentes selon le degré de
pouvoir

L'autorité peut étre remise en question /
discutée

Les vues de celui qui a autorité sont

acceptées et peu remises en question

Valeur Culturelle

RISQUE
Jusqu'a quel degré une culture tolére-t-elle l'incertitude et 'ambiguité ?
Quelle importance est donnée aux régles et au contréle ?

Description

Souple ou « lache »

Resserrée

Peu de régles, peu de lignes de conduite.

Les regles écrites sont importantes.

Tolérance élevée a I'imprévu, l'informel

On évite au maximum l'imprévu. On
cadre et on anticipe.

Valeur Culturelle

TEMPS
Quel est le rapport a I'heure, a la planification ?
De quelle manieére différente envisage-t-on le futur : court terme ou long terme ?

Description

Court terme

Long terme

Préfere des résultats rapides

Choix de la persévérance et de l'attente
du moment opportun

On considere le présent ou le passé
récent

Peu importe si les résultats sont lents a
venir

Valeur Culturelle

COMMUNICATION

Comment nous exprimons-nous

? Quel mode : direct ou indirect ?

Description

Le contexte a une faible importance

Le contexte a une forte importance

Communication directe, langage explicite

L'implicite, le non-verbal et le mode
indirect dominent

Valeur Culturelle

ACCOMPLISSEMENT
Quelle importance est donnée a l'action ?
Comment fonctionnent les relations entre I'étre, la vie, les relations et le faire ?

Description

Etre Action
Favorise la réflexion et le temps passé Promeut l'action, le comportement
ensemble proactif

Aime la qualité de vie avant tout

Valorise les résultats et I'efficacité

b) Apprendre a vivre ensemble dans I'interculturalité

Notre vie commune fraternelle engage une maniére de se comporter, de se parler et de s'écouter,
une «incarnation ». Sans réver d'une vie fraternelle sans conflits ni blessures, chaque frére doit
apprendre a considérer la culture des autres membres de son prieuré comme une richesse qui qualifie
la communauté, et a recevoir de la culture des autres tout en apportant les richesses de sa propre

origine.

Dans la vie commune et au-dela d’elle, la rencontre entre les cultures nécessite un travail qu'on
peut décrire en s'appuyant sur trois notions : il s'agit, a partir d'une multiculturalité de base, d'opérer un

travail transculturel pour atteindre une véritable interculturalité.

218




a) La multiculturalité est un fait, au point de départ d'une communauté : celui de la rencontre
ou de la vie ensemble dindividus de cultures variées - une rame de métro est
multiculturelle, une assemblée dominicale aussi. Cette réalité est présente en toute
communauté religieuse, que ce soit en raison des différences d'age, des pays d'origines,
des milieux sociaux dont nous provenons.

b) Le processus transculturel consiste a changer de culture (entrée en vie religieuse,
changement de prieuré, accueil de nouveaux fréres, envoi dans un pays étranger). |l
comprend des moments de choc culturel, de rejet ou de fusion et réclame donc un
accompagnement adapté - qui demande une certaine compétence. Ce processus prend du
temps et implique toutes les dimensions de la personne : on estime généralement qu'il faut
au moins trois ans pour le parcourir.

c) VLinterculturalité est le but a atteindre. Elle résulte d'un processus qui implique la
communication mutuelle des dons, la connaissance de soi et de l'autre, un choix délibéré
de chacun de ses membres et la persévérance pour le mettre en ceuvre. Batir une
communauté «interculturelle » reléeve d'un choix positif, il s'agit d'une «option
intentionnelle » '8 ; cela ne peut étre une contrainte, ou un effet accepté comme un
« conditionnement » plus ou moins génant. Le fait de vivre ensemble réclame un labeur au
long terme pour connaitre et intégrer les implications culturelles dans notre
communication, la liturgie, la détente, les chapitres conventuels et toutes les réalités que
nous partageons. L'échange des dons vécu en vérité produit une « nouvelle culture » propre
a la communauté, au prieuré, a la paroisse - cette culture étant faite de I'apport de chacun
des membres, qui ne quitte pas pour autant sa propre culture d'origine.

La mise en ceuvre de cette interculturalité réclame une grande humilité et la volonté d'avancer sur
un chemin de conversion. Elle exige aussi I'acquisition de certaines compétences fondamentales :

e capacité a communiquer de maniére appropriée et effective avec des personnes et groupes
d'autres cultures, a accepter aussi 'ambiguité ;

e capacité a adapter son comportement et son mode de communication quand on entre en
relation avec des personnes d'autres cultures ;

e capacité a reconnaitre les sources de conflits interculturels, et a entreprendre de les résoudre ;

e capacité a évoluer dans ses opinions et jugements grace a la rencontre avec des personnes
différentes.

Comme consacrés, nous avons la conviction que I'Evangile et le charisme de la congrégation ont
des valeurs qui n‘appartiennent a aucune culture et qui sont au cceur de la communion, de la culture
commune que les freres cherchent a construire. Cette certitude est un fondement de notre capacité a
vivre ensemble dans l'interculturalité.

c) Reconnaitre l'action de Dieu dans la culture et opérer un discernement
évangélique

La formation a la culture touche notre relation a Dieu lui-mé&me et notre accueil de sa conduite sur
chaque culture. Chaque frere doit apprendre a discerner et a accueillir 'ceuvre opérée par le Saint-Esprit
dans les cultures quil rencontre. L'Eglise reconnait dans la diversité des cultures humaines une

'8 « Vivre interculturellement est une vocation et un choix contre-culturels qui, en tant que tels, font appel a la foi et a la
vie de la grace. Humainement, nous tendons toutes a chercher et a interagir avec les personnes avec lesquelles nous nous
identifions, et par la-méme avec lesquelles nous nous sentons comprises, intégrées, acceptées. Le "différent"”, au contraire,
tend a nous faire peur, il nous interpelle, nous inspire méfiance. Cette méfiance, surtout pour les cultures qui ont souffert
I'expérience de la colonisation ou linvasion de leurs nations, n'est ni injustifiée ni négligeable; au contraire, c'est une
blessure collective qui perdure pendant des générations et qu'il faut guérir personnellement afin d'incarner un projet de
vie et une mission interculturels. La vie interculturelle n'est pas le résultat automatique de la simple cohabitation de
personnes de cultures différentes : elle doit au contraire étre volontairement construite et assumée comme processus de
conversion personnelle et Communautaire » (SEUR ADRIANA CARLA MILMANDA, La vie interculturelle, signe d'espérance
prophétique. Conférence a I'Union Internationale des Supérieures Générales, 8 mai 2019).

219



manifestation des dons de I'Esprit. Tout au long de la formation, les moyens du discernement spirituel
vont aider le frére a découvrir cette action de I'Esprit en lui-méme, dans ses fréres et dans la culture qui
I'entoure. Cela lui permettra aussi de trouver un juste positionnement a I'égard des personnes et de
développer des projets apostoliques adaptés.

d) S’engager dans la mission en prenant en compte la culture

Comme apbtres, nous devons apprendre a nous adapter aux cultures de ceux que nous
rencontrons. Accepter de se laisser changer par la rencontre avec l'autre fait entierement partie de notre
conversion pastorale. Dans la formation, chacun doit prendre en compte le fait que la mission ne se fait
plus aujourd’hui selon un modéle ou I'évangélisateur part d'un « centre » pour aller « ad gentes »; il
s'agit plutét d'une mission « inter-gentes » : échanges et interactions sont multiples, incluant les effets
de la culture numérique.

Le fait d'étre envoyé dans un autre pays ou d'apprendre une autre langue sont des expériences
mdrissantes au niveau humain et spirituel pour de nombreux fréres. Ce sont aussi des temps
d'épreuves, ou le frére traverse les phases d'un changement « transculturel ». Ce travail permet au frére
de s'enraciner dans le milieu dans lequel il est envoyé. Il lui permet aussi d'opérer un décentrement, qui
est une aide inestimable pour relativiser sa propre culture et étre prét a recevoir la nouvelle culture qu'il
rencontre. L'envoi dans un autre pays, un autre continent ou une autre langue est exigeant. Avant
d'envoyer un frére, il importe de sonder au préalable son désir personnel, sa tolérance a la différence,
sa capacité a intégrer la nouveauté et a apprendre une autre langue.

Pour que l'accompagnement des fréres avant et pendant l'assignation dans un pays éloigné soit
suffisant, les Provinces doivent mettre en place des outils ainsi que des formations pratiques. Il est
important de leur donner le temps dont ils ont besoin pour se former.

e) Penser avec la culture

Notre formation intellectuelle sera enrichie si elle entre en dialogue avec le processus de formation
a linterculturalité. Que ce soit au départ de la formation ou aprés des années de vie religieuse, la
capacité a interroger sa propre culture, ses valeurs ou ses convictions a partir de la rencontre avec
d'autres est un signe concret de vitalité intellectuelle.

Depuis les valeurs jusqu'aux expressions artistiques, religieuses et intellectuelles, toute culture
exprime des aspirations et des questions que notre formation se doit de rencontrer, d'apprécier. C'est
une véritable rencontre de la personne humaine qui se réalise a travers I'écoute des diverses cultures.
La prise en compte des cultures dispose au travail de recherche de la sagesse philosophique et enrichit
notre compréhension théologique.

3. Certains moments significatifs
a) La premiere année d’assignation

La premiere année d'assignation apreés la fin de la formation initiale est un moment délicat. En
fonction des circonstances, l'accent culturel est plus ou moins marqué ; la rencontre d'un nouveau lieu
et d'un nouveau prieuré implique toutefois un processus transculturel important qui demande d'étre
accompagné. Le prieur sera attentif a évaluer I'impact positif ou négatif du changement culturel opéré
au cours de cette période sur la santé mentale et physique du frére ainsi que son engagement fraternel
et apostolique. On sera aussi attentif a 'accompagner le frére nouvellement assigné dans sa découverte
du contexte et de la culture locale, ainsi qu'a lui accorder le temps nécessaire a I'apprentissage de la
langue, le cas échéant'®®,

'8 pour les modalités d'accompagnement de ces étapes, on peut se référer au chapitre 13, n. 336, 339, 361.

220



b) Le changement d’assignation

Le changement d'assignation est encore 'occasion d'un important travail transculturel. Les mémes
caractéristiques se retrouvent lors d'un changement de prieuré ou de la premiére assignation. Lorsque
la nouvelle assignation implique également un changement de pays et de langue, on sera
particulierement attentif a valoriser ce qui a été acquis dans I'expérience précédente pour accompagner
le nouveau départ. La communauté locale cherchera a aider le frére nouvellement assigné a traverser
positivement les chocs culturels et a en faire un lieu de croissance spirituelle. On n’hésitera pas a faire
appel a une personne compétente externe au prieuré pour accompagner le processus transculturel.

c) Le retrait progressif de I’action

Les fréres ainés qui doivent se retirer en raison de leur age peuvent jouer un r6le significatif dans
'accompagnement des fréres plus jeune. La transmission de leur expérience missionnaire est une
richesse pour les générations suivantes. Leur expérience leur a souvent permis d'acquérir une
compétence précieuse pour la formation des plus jeunes a l'interculturalité ; on n’hésitera pas a faire
appel a leur sagesse acquise lorsqu'elle peut aider les communautés locales.

Il. PROPOSITION D’'UN PROGRAMME DE FORMATION INITIALE

Le travail sur la culture et I'interculturalité doit commencer dés le postulat; il réclame la mise en
place de moyens concrets ainsi qu'une connaissance pratique et incarnée des cultures des candidats de
la part des formateurs.

1. Le postulat

Objectifs e Connaissance par le candidat de sa culture nationale, ethnique, familiale, des
valeurs positives de sa culture.
o Commencer a considérer les richesses et les limites de sa propre culture.
e Sile noviciat aura lieu dans un pays différent du pays d'origine : préparer la
transition en formant le candidat aux bases du changement transculturel.
e Apprentissage de la langue du lieu de noviciat (le cas échéant).
Moyens e Travail avec le responsable des postulants et des formateurs qualifiés sur la
culture familiale, la connaissance de sa culture d'origine.
e Formations sur I'écoute qui intégre une introduction aux différents modes de
communication entre les cultures.
e Cours de langue.
Signes de e Le frére est capable d'identifier certaines richesses et certains défauts de sa
croissance CUItu‘re‘ ) . .
e Lefrére est suffisamment capable de communiquer dans la langue du noviciat.
e Le frére estintéressé par l'apprentissage d'une seconde langue.

2. Le noviciat

e Découvrir le charisme et le patrimoine spirituel qui unit tous les fréres et qui
sera le fondement de la vie fraternelle et apostolique interculturelle.

e Comprendre en quoi la vie évangélique assume les valeurs culturelles.

e Distinguer ce qui vient de ma culture de ce qui est propre a la vie religieuse.

¢ Identifier les maniéres dont la culture d'origine forme la compréhension des
relations humaines, de la sexualité et de l'autorité.

Objectifs

221



Moyens

Faire I'expérience de la vie de Frére de Saint-Jean en ayant conscience de la
diversité des incarnations du charisme selon les prieurés.

Demander au novice de raconter l'histoire de I'évangélisation dans son pays et
de parler de la foi dans sa culture d'origine.

Organiser un partage culturel entre les novices pour que chacun présente
quelques traits saillants de sa culture d'origine (nourriture, géographie, histoire,
etc.).

Organiser un partage entre fréres et formateurs sur la maniére dont certaines
valeurs fondamentales sont vécues dans la culture d'origine (entre autres:
maniére de se dire bonjour, gestes de respects, sens de la famille, sexualité,
autorité etc.)

Donner la possibilité au novice de découvrir ponctuellement I'expression de la
foi en paroisse dans le pays du noviciat.

Signes de
croissance

Le frére est capable de parler des habitudes quotidiennes de sa culture
d'origine.

Le frere sait identifier des modes d’expression de la foi différents de ceux de
son lieu d'origine.

3. La profession temporaire

Développer les capacités a prendre part active dans la vie fraternelle.

Objectifs S s S s :
e Former a I'écoute, aux vertus propres la vie interculturelle : humilité, patience
et écoute, bienveillance, pardon.
e Formation intellectuelle : développer l'intérét pour la diversité des approches
culturelles de I'nomme en lien avec les études philosophiques.
e Initiation aux bases de la psychologie systémique.
e Vivre l'interculturalité comme un choix, non comme une contrainte.
e Préparer le stage en prieuré apostolique.
Moyens e Donner un enseignement concret sur les vertus interculturelles, en plus de la
formation philosophique, en s'appuyant sur la ratio formationis.
e Session sur la psychologie systémique.
e Relire les expériences transculturelles de la vie commune avec le jeune profés.
Accompagner le processus transculturel et guider le frére vers un choix
conscient de l'interculturalité.
e Intégrer des références interculturelles dans les cours philosophiques
(références a des auteurs de différentes cultures, etc.)
e Parler de la vie en prieuré apostolique et de I'expérience interculturelle dans
I'apostolat. Faire témoigner des fréres apotres.
Signes de e Le frére est capable,de coopérer‘et de vivre au quotiqlien avec des frc:eres
croissance d'autres cultures. Il développe des liens fraternels authentiques avec des fréres

qui sont d'une autre nationalité ou culture.

Le frére sait écouter et se remettre en question. Il sait s'adapter sans se renier
lui-méme. Il sait accepter de faire les choses autrement que de la maniére qu'il
connait.

4. Le stage apostolique

Objectifs

Développer une capacité d'entrer en communication, avec des personnes
d'autres horizons.

Maturation du zéle apostolique qui va au-dela des limites culturelles.
Apprendre a discerner le travail de I'Esprit dans les changements personnels liés
a la culture.

222




Assurer un parrainage pour aider le frére a découvrir la culture et les usages

Moyens
locaux.

e Favoriser la rencontre avec les personnes et vie d'église locale (participation a
des activités paroissiales et typiquement locales)

e Aider le frére a relire ses expériences apostoliques et les éventuels parasitages
culturels.

e Permettre au frére de participer aux échanges apostoliques pour découvrir
aupreés des ainés les enjeux pastoraux locaux et apprendre a penser I'apostolat
en fonction du peuple servi.

e Encourager la coopération du jeune profés avec d'autres fréres et avec des
personnes locales ou d'autres cultures.

Signes de o Le fré\re parle des difficultés culturelles rencontrées.
croissance e Le frére s'engage dans un apostolat envers des personnes de cultures

différentes.
Le frére sait accueillir avec humour certaines remarques sur tel ou tel trait de
culture.

5. La formation théologique

Développer les connaissances sur la diversité culturelle dans I'Eglise, la vie

Objectifs )
consacreée.
e Ouverture a différentes approches théologiques venant de cultures diverses.
e Développer un sens pratique pastoral qui tient compte de la différence
culturelle.
e Discerner les aptitudes et les dons en vue de la mission, éventuellement dans
un pays éloigné.
e Cours en missiologie
Moyens , . , . .
e Intégration des apports d'autres cultures dans la théologie et la pastorale
e Encourager des lectures théologiques d’horizons culturels diversifiés
e Favoriser I'expérience d'autres cultures dans la liturgie.
e Aborder en théologie la question du salut des non-chrétiens et la question des
autres religions.
. En plus des critéres déja atteints :
.Signes de R . . . .
. e Le frere se situe paisiblement sans rejet de sa culture ni de celles des autres
croissance

dans le dialogue théologique et pastoral.

Le frére sait faire de la différence culturelle une richesse qu'il peut intégrer et
partager.

Le désir d'évangélisation du frére s'incarne dans un désir de rencontrer la
culture des personnes.

223




Annexe 6 :
PROGRAMME DE FORMATION
POUR L’USAGE DU NUMERIQUE

|. LA FORMATION PERMANENTE A L’'EGARD DU NUMERIQUE

1. Linvestissement de chaque frére pour sa formation au numérique

Il est nécessaire que tous les fréres qui utilisent le numérique pour la formation, la détente ou
I'apostolat se forment a en user les ressources avec fruit. Notre formation doit nous permettre de nous
familiariser avec les instruments et les notions techniques, et de développer un usage équilibré et mar
du numérique, libre d'attachements excessifs et de dépendance'®’.

a) Intégrer la question numérique dans une vision intégrale

Parce que le numérique fait désormais partie de la vie quotidienne et du terrain de la mission, il
est nécessaire que les fréres qui le peuvent se familiarisent aux moyens de communications
numeériques et aux réseaux sociaux, connaissent leurs possibles utilisations pour l'apostolat et s'initient
aux bases de la communication média. Cet engagement dans le numérique - dont 'ampleur doit étre
discernée en fonction de chacun - doit aller de pair avec une réflexion sur la maniére dont ces nouveaux
moyens de communication influencent notre maniere de vivre et le développement de bonnes
habitudes et vertus qui permettent un sage usage de ces moyens de communication.

La culture numérique affecte toutes les dimensions de notre vie et de notre formation. Elle
transforme notre maniére de communiquer entre fréres et dans l'apostolat, de vivre ensemble, de
recourir a linformation et d'avoir accés a une diversité de points de vue, de mesurer et d'organiser le
temps, d'étre présent hic et nunc (partage de notre attention entre le monde qui nous environne et le
monde connecté ou virtuel), de vivre la solitude et le silence, de nous voir nous-méme etc.

L'investissement inévitable de chacun dans le numérique réclame donc comme un fondement:
une solide formation humaine et spirituelle ainsi qu'un enracinement dans la vie consacrée. Lucidité et
discernement sont les deux éléments fondamentaux qui permettent a chacun de mettre en place un
usage équilibré du numérique, sans se laisser envahir. L'intégration du numérique dans notre vie
comporte des enjeux défis importants que chaque frére est appelé a relever; lusage des moyens de
communication, de l'internet ou des réseaux sociaux apporte avec lui le danger de la perte d'intériorité,
du développement d'addictions diverses, de la fuite en avant dans le numérique... Il importe que chacun
sache régler de maniéere autonome la place du numérique dans sa vie religieuse et se perfectionne dans
la bonne gestion de son temps (priere, fraternité, travail, numérique, repos, etc.). C'est dans la mesure
ou nous serons nous-mémes capables d'une sage utilisation d'internet, que nous pourrons soutenir les
personnes qui viennent demander de l'aide a ce sujet.

Un frére qui veut approfondir cet aspect devra ainsi :

e travailler a développer une lucidité sur I'impact du numérique (acceés a internet et réseaux
sociaux) sur sa vie religieuse, son équilibre humain et sa vie spirituelle ;

87 RFIS 182

224



e faire de son rapport au numérique un lieu de relecture et de discussion avec son
accompagnateur spirituel, son prieur et ses fréres ;

e intégrer le numérique dans sa vie consacrée et se soumettre a l'obéissance également dans ce
domaine;

e entretenir une réflexion sur les bienfaits et les défis du numérique pour la vie consacrée, la vie
quotidienne, I'étude et 'apostolat, et connaitre I'enseignement de I'Eglise & ce sujet ;

e apprendre a user les outils numériques avec sagesse et développer une tempérance
numérique en se donnant un cadre et des exigences pour l'usage du numérique.

Lorsque le frére ou son entourage constatent le développement d'une addiction (jeux,
informations, détentes incontrélées, pornographie, consultation et conversation a tout moment et en
tout lieu des messageries, etc.), il est nécessaire que le frére prenne les moyens pour retrouver un
équilibre compatible avec sa consécration et, le cas échéant, recherche une aide extérieure
professionnelle pour se faire aider.

b) Le numérique et la mission

Parce que notre mission principale se trouve dans la formation humaine et chrétienne et que celle-
Ci s'appuie sur la transmission, chaque frére doit réfléchir sur la maniére ajustée d'user des outils
numériques dans son apostolat. Chacun doit aussi apprendre a communiquer de maniére adaptée le
message qu'il veut transmettre. La prédication et I'enseignement peuvent prendre aujourd’hui une
forme numérique. Ces modalités de transmission possédent des lois propres.

Un frére qui veut précher ou enseigner sur internet doit ainsi apprendre a :

e vérifier la qualité du contenu qu'il veut transmettre ;

e rendre son message attrayant en prenant en compte selon les cadres du moment;

e rester éveillés au sujet de ce qui se fait au niveau numérique et de I'évangélisation en ligne ;

e suivre les évolutions des outils numériques et étre a la page ;

e maintenir un bon usage des réseaux sociaux qui évoluent constamment;

o discerner la validité éthique des moyens de communication employés et leur impact sur les
personnes.

En plus de vérifier sa capacité a intégrer le numérique de maniére équilibrée dans sa vie consacrée,
tout frere dont l'investissement sur le net ou dans les réseaux sociaux au nom de la mission prend une
proportion importante doit s'assurer qu'il est vraiment envoyé par la Congrégation. Il revient a cette
derniére de proposer a certains fréres des formations plus poussées et plus spécialisées concernant le
numeérique, les communications sociales et I'évangélisation. De maniere générale, les missions sur
I'espace numérique seront portées ensemble par au moins deux fréres; on évitera de laisser un frere
seul dans une telle situation.

c) Le numérique comme moyen de formation

Le développement d'internet et des communications sociales ouvre de formidables possibilités de
formation : accés a des formations ou a des ressources en ligne, forum d’échange et de réflexion, sites
spécialisés etc. Chaque frére doit connaitre au minimum les ressources en ligne proposées sur I'Extranet
de la Congrégation. L'abonnement a certaines bibliotheques physiques ou virtuelles ouvre 'acceés a des
ouvrages et revues en lignes, ou aux ressources de sites spécialisés qui sont une richesse considérable
pour I'étude.

L'usage des ressources en ligne doit aller de pair avec le développement d'un sens critique qui
permet de repérer la fiabilité et la qualité scientifique des documents consultés. Il revient a chaque
Province de veiller a ce que la formation permette a tous les fréres d'opérer un tel discernement.

d) Le savoir-vivre numérique
Parce que les réseaux sociaux et les différents lieux d’expression sur Internet créent de nouvelles

agoras, il importe que chaque frere qui s'y investit apprenne a développer une cohérence entre son

225



comportement en ligne et sa vie de consacré. Cela impligue notamment l'apprentissage d'un savoir-
vivre numérique (justesse dans ce nouveau genre de relations que sont les relations en ligne : post,
vidéos, chats, discussions, forums etc.) et d'une discrétion de l'usage qui respecte le cadre de la vie
commune (couper son portable pendant les repas, les offices, étre disponible en priorité a son frére qui
est présent de préférence a une relation apostolique par téléphone, ne pas téléphoner a haute voix
dans les couloirs ni dans les lieux communs...)

Dans ce sens, les fréres sont tenus de respecter la charte des réseaux sociaux validée par le Conseil
du Prieur général en 2017 :

CHARTE DES RESEAUX SOCIAUX (CPG 2017)

Il est demandé au frére qui est présent sur les réseaux sociaux (Facebook, Instagram, Twitter etc.)
de:

e comprendre qu'a travers son activité sur Facebook, il engage toute sa communauté et le
témoignage qu'elle veut donner ;

o utiliser un réseau social dans un but apostolique ;

e surveiller son compte, ses notifications, les commentaires, ses identifications de photos pour
véhiculer toujours un témoignage positif ;

e ne pas accepter comme ami des personnes qui peuvent susciter un scandale ;

e ne pas publier ni relayer des postes a caractére politique, dégradant ou vulgaire ;

e faire en sorte que le témoignage donné ne soit pas celui d'un frére qui perdent du temps sur
les réseaux sociaux ou qui est préoccupé de son image ;

e accepter les remarques et les conseils de ses fréres et aider ses fréres dans ce domaine.

Afin de développer ce savoir-vivre numérique, on tendra a s'investir a plusieurs dans les activités
qui se déroulent sur les réseaux sociaux de sorte qu'on puisse se faire des commentaires mutuels sur
ce qui est publié. En toute situation, on n'hésitera pas a solliciter I'aide de personnes extérieures dans
I'évaluation des contenus et modes de communication.

e) Critéres de croissance

Les critéres suivants peuvent servir a chaque frére pour évaluer son usage du numérique, ou au
prieur pour aider un frére :

e Le frére sait s'exprimer quant a son usage du numérique pour la formation I'évangélisation,
ainsi que sur ses impacts positifs ou négatifs identifiés. Savoir demander de l'aide si approprié.

e Le frére est disponible pour partager son expérience (outils, nouveautés, liens, applications,
etc.), par exemple sur I'extranet.

e Lefrererégle bien son temps passé sur internet.

e Le frére est capable de se « déconnecter » par moments, par exemple : en présence d'autres
personnes, pendant les temps de désert, le soir a une heure raisonnable.

e Le frére communique bien en ligne, de maniére appropriée et attrayante; le frere « préche
bien ».

2. L'engagement de la communauté

La Congrégation et les Provinces joueront un rdle important dans le développement d'un usage
équilibré du net. Il leur revient de :
e proposer des mises a jour de formation en communication (rafraichissement de la formation a
I'nomélie, a la communication média...);
e sensibiliser a limpact des achats en ligne (biens matériels, programmes, livres ....) sur notre
pauvreté choisie. Donner des clefs pour intégrer I'attention a la pauvreté dans nos pratiques ;

226



e stimuler lintérét (en vue de la formation personnelle et de la vie apostolique) quant aux
réflexions sur la philo de la technologie, sur I'anthropologie chrétienne et le transhumanisme,
I'enseignement de I'Eglise sur la communication sociale ;

e proposer un parcours d'accompagnement et de guérison, en étant conscients que la liberté
donnée peut impliquer chutes et des erreurs, que la rédemption est normale dans ce parcours,
que le chemin est d'apprentissage est complexe ;

e organiser régulierement des groupes de partage sur la maniere dont chacun vit le numérique,
dans lesquels chacun peut se faire conseiller et se laisser interpeller par ses fréres ;

e définir une éthique communautaire pour l'usage du numérique et la compléter régulierement
en fonction des nouveaux enjeux ;

e ne pas confier de mission concernant le numérique a un frére isolé ;

e préciser quelles sont les responsabilités des supérieurs et des formateurs, quelles sont les
limites de leurs responsabilités, et la nécessité d'avoir recours a des tierces personnes.

Pour développer cela, la Congrégation et la Province pourront :

e proposer aux freres qui le souhaitent une formation a I'évangélisation numérique ;

o rappeler la charte des réseaux sociaux en suggérant une autoévaluation ;

e rappeler Iimportance d'incarner la pauvreté dans le domaine du numérique et des achats en
ligne;

e organiser des formations ponctuelles ad intra ciblées pour rester éveillé et a jour sur les défis
du numérique, I'évangélisation en ligne, les ressources numériques, la philo de la technologie,
I'anthropologie chrétienne et le transhumanisme, lenseignement de [IEglise sur la
communication sociale ;

e proposer des mises a jour des compétences en communication, en homilétique ;

e indiquer les structure ou contacts d'aide technologique a contacter en cas de besoin ;

e indiquer les structure ou contacts d'aide psychologique a contacter en cas de besoin ;

e reéaliser un annuaire des réalisations numeériques, des responsabilités numériques et des
compétences numériques de la congrégation.

Il. PROPOSITION DE PARCOURS POUR LA FORMATION INITIALE

«Vu la grande attention que le Magistére pontifical consacre au theme des communications
sociales et du milieu propice a I'évangélisation que représentent les « nouveaux espaces » des réseaux
médiatiques, on ne pourra se dispenser, [au cours de la formation initiale] d'une sensibilisation
particuliére sur ce sujet »'8, Cette section propose une pédagogie pour aider la formation des jeunes
fréres sur ce sujet délicat.

1. Avant I’entrée, par exemple, pendant le postulat

Objectifs e Encourager un usage équilib.r.é du numériqqe pendant le Femps du postulat en
développant un rapport équilibré au numérique dans la vie quotidienne.
e Préparer le sevrage numérique du noviciat.
e Faire un état des lieux avec le candidat quant a son rapport au numérique
Moyens e Faire un état des Iie.ux. avec le candidat quant a son rapport au numérique, ses
compétences, ses difficultés.
e Evoquer et aborder les addictions, I'histoire personnelle du rapport au
numérique.
e Encourager et vérifier la cohérence des profils personnels sur les réseaux
sociaux avec une entrée dans la vie religieuse.
e Présenter la charte des réseaux sociaux et encourager la mise en cohérence des
profils de réseaux sociaux avec la vie religieuse.
188 RFIS 182

227



Préparer la mise en veille des comptes numériques '®° et le «sevrage
numérique » du noviciat. Si besoin, faire un « nettoyage » de ses profils pour les
mettre en cohérence avec la vie consacrée.

Evoquer son histoire personnelle du rapport au numérique (addiction,
pratiques, etc.)

Signes de
croissance

Capacité a parler de ses pratiques

2. Au noviciat

Objectifs

Faire I'expérience d'un sevrage partiel de l'utilisation d'internet.

Favoriser la vie contemplative par le silence et par un rapport au réel lent et non
technologisé.

« Purification » de I'imaginaire.

Découvrir et enraciner sa vocation et sa vie intérieure.

Moyens

Mettre en place un sevrage d'Internet tout en conservant un acces a son compte
personnel de courrier électronique, a une fréquence indiquée par le pere
maitre.

Possibilité d'utiliser internet pour contacter sa famille par le moyen qui leur est
le plus adapté.

Pas de téléphone ni d'ordinateur personnel.

A I'entrée au noviciat, selon chaque cas particulier, clore les comptes de réseaux
sociaux inutiles. Maintenir ouverts, si besoin grace a une connexion bi-annuelle
par exemple, les comptes qui seront utiles plus tard dans la vie religieuse ou qui
seront utiles en cas de sortie avant les voeux perpétuels’®,

Dans le cadre de la formation humaine et formation quant a la gestion de
I'affectivité et de la sexualité dans la vie religieuse, aborder la question de la
pornographie en ligne et autres images dégradantes et encourager la parole si
besoin. Encourager l'ouverture si besoin a propos de ces questions a
'accompagnateur spirituel, ou a l'autorité, ou a un accompagnateur externe
compétent.

Signes de
croissance

Acceptation du détachement par rapport au numérique
Etre capable d'exprimer son expérience du sevrage numérique, ses impacts
positifs et négatifs.

3. Entre la profession temporaire et le stage apostolique

Objectifs

(Ré-)Apprentissage du bon usage libre d'internet. Sensibilisation a l'influence du
numeérique sur notre vie.

Apprendre a gérer internet et vie religieuse. Apprendre a mesurer Iimpact du
numeérique sur la vie contemplative, la relation personnelle au Christ et la vie de
priére.

Apprendre les bons outils d'internet pour I'étude et la recherche.

Apprendre le bon usage des réseaux sociaux.

Apprendre I'usage accompagné du numérique au service de I'évangélisation et
commencer a découvrir les possibilités d'apostolat en ligne.

'8 Comptes emails, réseaux sociaux etc ...
90 par exemple en 2022 : Linkedin, Facebook....

228




Connaitre ce que demande I'Eglise par rapport au numérique.

Moyens

Cours présentant les bons outils d'internet pour I'étude. Cours présentant les
dangers liés aux relations via internet, aux addictions, a la déformation des
rapports personnels via les réseaux sociaux et interventions présentant les
moyens de gérer ces addictions si elles se produisent.

Signer la charte des réseaux sociaux.

Possibilité d'un téléphone ou d'ordinateur personnel en étant accompagné;
acces facile a des ordinateurs en libre acces et en nombre suffisant.

Formation pratique a la gestion du temps, en particulier du temps passé sur
internet. Gérer le double rapport au réel, entre le distant en ligne et le présent
ici.

Encourager la relecture volontaire des pratiques numériques personnelles avec
I'accompagnateur ou avec l'autorité. Organiser des groupes de relecture entre
jeunes freres.

Apprendre a utiliser I'intranet de la Communauté.

Proposer des cours avec des témoignages de freres ou de spécialistes quant a
la bonne utilisation des réseaux sociaux.

Aborder les dépendances, la pornographie, comment avoir une utilisation
ajustée ainsi que l'obéissance dans l'usage du numérique.

Proposer des expériences de coopération au niveau apostolique et d'entraide
dans l'usage du numérique.

Organiser des groupes de réflexion concernant I'éthique communautaire
concernant l'usage du net.

L'année avant le stage, ou bien alors pendant le stage, donner une formation
sur l'enseignement de I'Eglise sur le numérique et I'évangélisation. Présenter les
possibilités d’évangélisation en ligne.

Signes de
croissance

Le frére est capable de s'ouvrir sur son rapport au numérique, ses pratiques, les
impacts positifs ou négatifs sur sa santé, ses études, sa vie spirituelle, et est
capable de demander conseil.

Le frere est capable de régler le temps passé sur internet.

4. Pendant le stage apostolique

Objectifs

I

Apprendre a régler de facon plus autonome la place de la communication
numérique dans la vie religieuse.

Développer la « tempérance numérique ».

Apprendre le savoir-vivre numérique.

Connaitre les possibilités d'évangélisation en ligne.

Apprendre ce qui se fait au niveau de la communication dans le prieuré
apostolique et éventuellement s'y investir en coopération avec les fréres.

Moyens

Préparer les fréres a gérer les nouvelles technologies et leur donner un référent
(prieur, maitre des profées de la province, frére spécialiste, accompagnateur
spirituel) avec qui faire le point explicitement au sujet des technologies de la
communication et leur intégration dans la vie religieuse. Relire son utilisation
du numérique et son propre rapport au numeérique avec son accompagnateur.
Signer a nouveau la charte des réseaux sociaux.

Utilisation personnelle de smartphone et ordinateur portable (si besoin
discerné avec le prieur) qui seront conservés par le frére a la fin du stage, pour
la suite de ses études.

229




Session en ligne pour tous les fréres en stage, qui traite de I'impact du fait d'étre
connecté tout le temps sur la vie spirituelle et les relations humaines. Apprendre
a se « déconnecter » pendant les jours et les temps de désert. Donner des
conseils pratiques pour concilier usage du numérique et vie contemplative.
Savoir utiliser internet pour l'apostolat.

Apprendre a partager en communauté sur l'usage du numérique et travailler
avec des pairs sur des projets en ligne.

Signes de
croissance

Le frére s'ouvre des impacts négatifs et positifs du numérique sur sa santé
(physique, psychologique) et sur sa vie religieuse et sait demander conseil.

Le frére régle bien le temps passé sur internet; il est capable de se
« déconnecter » par moments, par exemple pendant les temps de désert pour
favoriser la vie contemplative.

Le frere démontre « savoir vivre », courtoisie et respect des autres.

Le frére sait parler sans filtre de son usage du numérique a ses fréres et
s'appuyer sur la communauté en vue d’'une utilisation ajustée d'internet.

5. Pendant les années d’étude apres le stage

Objectifs

Perfectionner ses compétences en communication, éloquence, présentation
attrayante de contenu.

Etre & jour sur les ressources de formation en ligne, les ressources en ligne de
la Congrégation et les ressource en ligne pour l'étude.

Développer une réflexion théologique sur I'évangélisation, la communication et
le numérique.

Savoir aider les personnes a trouver les ressources pour sortir des
conséquences néfastes du numérique dans leur vie.

Moyens

Proposer une relecture avec les personnes compétentes (frere chargé de la
communication, expert etc.) de ce qui a été vécu durant le stage par rapport au
numérique. Echanger sur les problématiques rencontrées, les opportunités
apostoliques, les outils utilisés. Proposer un partage d'expérience sous la
direction d'un frére expert ou d'un professionnel. Etudes de cas de bonnes
pratiques de communications par des fréres, des prieurés, ou des associations.
Relecture de la bonne gestion du temps passé sur internet.

Conserver ordinateur personnel et smartphone utilisés pendant le stage pour
les utiliser pendant le reste des études.

Aider les fréres a construire des projets d'évangélisation sur internet en petits
groupes.

Mettre en place un annuaire des ressources en lignes utiles pour des études
académiques et le présenter aux freres.

Faire travailler les jeunes fréres pour construire un module de formation dédié
a des jeunes sur l'usage éthique d'internet et sur la maniéere de |'utiliser pour
I'évangélisation.

Signes de
croissance

En plus des critéres déja atteints :

Le frére utilise les réseaux sociaux de maniére équilibrée et conforme a son état
de vie.

Le frére sait parler simplement aux autres fréres étudiants de I'usage qu'il fait
du numérique.

Le frére sait monter des petits projets apostoliques sur le net.

Le frére est prét a partager son expérience et a la mettre au service des autres
(outils, nouveautés, liens, applications, veille...).

230




231



GLOSSAIRE

Accompagnement : Dynamique de la relation formatrice, a travers laquelle celui qui fait expérience de
la conduite de Dieu et celui qui chemine avec lui, font ensemble un parcours d'authentification, de
purification des désirs et de leur incarnation dans la réalité et dans la croissance.

Charisme de la communauté / charisme personnel : Les charismes sont des dons particuliers que I'Esprit
distribue comme il veut (cf. 1 Co 12, 11); Paul déclare qu'a « chacun la manifestation de I'Esprit est
donnée pour ['utilité » (1 Co 12, 7). Les dons charismatiques sont faits « a une personne déterminée,
mais ils peuvent étre partagés par d'autres, de sorte qu'ils se maintiennent a travers le temps comme
un héritage vivant et précieux, qui engendre une affinité spirituelle particuliére entre de nombreuses
personnes » (Jean-Paul ll, Christifideles laici, n. 24). De méme que notre communauté se donne comme
objectif de connaitre le charisme recu de I'Esprit pour le bien de I'Eglise, de méme chaque frére est
appelé a découvrir le don particulier de I'Esprit pour lui pour le bien de I'Eglise.

Désert : Le désert représente d'abord le choix de vivre I'adoration, I'écoute de la parole, et la recherche
du Dieu vivant avec un amour exclusif dans la solitude et le silence. Il est un témoignage de la venue du
Christ tel que les prophétes et saint Jean-Baptiste I'ont vécu. Il implique toujours une épreuve de la foi,
liée a la pénitence et la conversion, comme pour le peuple d'Israél. Régulierement, nous prenons un «
temps de désert » personnel ou communautaire afin de vivre de nous retrouver avec Dieu et avec nous-
mémes et de vivre I'esprit du désert.

Coeur : La promesse de Dieu pour une nouvelle alliance est celle d'un cceur nouveau (Ez 36, 26). Pour
vivre de la Nouvelle Alliance, chacun de nous est invité a faire « retour en lui-méme ou l'attend ce Dieu
qui scrute les coeurs » (GS 14). Pour nous, le coeur est non seulement « le siege de la personnalité
morale » (CEC 2517) ; mais il est surtout ce lieu intérieur que Dieu seul connait (1Sm 16, 7 ; Mt 6, 6).

Configuration : le théme de la configuration est essentiel dans une perspective de formation. Par le
baptéme, nous avons été configurés au Christ; mais il nous faut rendre notre vie toujours plus
conforme a sa volonté. Il en est de méme dans la vie consacrée : configurés au Christ chaste, pauvre et
obéissant, nous devons nous laisser configurer de plus en plus au Christ : c'est le travail de la formation
permanente qui nous maintient dans I'écoute de I'Evangile et de la volonté de Dieu.

Discernement : Le discernement est un chemin par lequel nous nous mettons a I'écoute de la Parole de
Dieu. En réponse a I'Evangile qui nous invite a vivre dans un état permanent de recherche, désirant
I'Esprit du Seigneur, le discernement nous aide a orienter nos désirs vers le bien.

Dissensus : néologisme formé comme linverse du consensus. Loin d'étre synonyme de discorde, le
dissensus exprime I'existence paisible de point de vue divers et irréductible au sein d'un méme groupe,
du chapitre conventuel par exemple.

Docibilité : Elle est la vertu du disciple et caractérise la formation permanente. Elle ne se réduit pas a la
docilité, vertu dabord réceptive; elle exprime l'attitude de celui qui coopéere activement a son
apprentissage et fait I'effort de continuer sans cesse a apprendre. Dans la vie consacrée, elle consiste a
demeurer dans une perpétuelle réceptivité a 'égard de I'enseignement de Dieu dans sa parole ainsi que
dans sa conduite a travers les événements et les personnes rencontrées.

For interne / for externe : Le Code actuel divise l'exercice du pouvoir de gouvernement en for externe
et for interne (Can. 130). Dans le for externe, I'Eglise exerce le pouvoir de gouvernement pour réaliser
le bien commun et elle ordonne les relations sociales des fidéles. Dans le for externe, le pouvoir de
gouvernement a des effets juridiques d'ordre public. Par conséquent, tout ce qui concerne la discipline,

232



I'ordre, les relations sociales des fidéles entre eux et avec les différentes autorités, appartient au for
externe. Le for interne est le domaine de la conscience intime, que le candidat partage, librement et
consciemment, avec I'accompagnateur spirituel, non pas pour que celui-ci décide de sa vocation, mais
avec l'intention de mieux comprendre ce que Dieu lui demande. Tout ce qui concerne lintérieur de la
conscience et qui est étroitement lié a la relation avec Dieu appartient au for interne.

Intégration : Processus par lequel un frére incorpore dans l'unité de sa personne un élément de sa vie.
L'intégration vise l'unité de son existence ou tout ce que ce qu'il est, trouve sa place dans la Nouvelle
Création dans le Christ.

Maturité : La maturité chrétienne est la réalisation de la plénitude du Christ, « Homme parfait » (Ep 4,
13), en chaque personne et dans I'Eglise. Cette réalisation, dans la foi en le dessein de Dieu, implique la
vérité sur soi-méme, l'intégration de ses forces et ses faiblesses, et les relations avec autrui, pour se
projeter librement dans la consécration de sa vie.

Multiculturel / interculturel : Linculturation désigne I'effort de connaitre et d'assumer la maniére de vivre
et de penser de la culture dans laquelle on vit, selon la logique de I'Incarnation. Une inculturation
profonde va de pair avec un discernement évangélique sur sa propre culture et la culture de l'autre. La
multiculturalité indique I'état d'une communauté qui est composée de personnes de différentes origines
culturelles et ou chacun est accueilli et toléré pour la culture dont il vit. L'interculturalité exprime I'accueil
de la culture de fagon telle qu'on se laisse transformer pour former avec d'autres une nouvelle culture
évangélique.

Processus : Dynamique de formation par laquelle une suite d'activités ordonnées aboutit a un résultat
escompté. La formation d'un frére étant premiérement pratique, elle se joue en premier lieu dans un
chemin existentiel a proposer plus que dans un enseignement.

Systémique : La psychologie systémique considére les phénomeénes comme un tout complexe et se
concentre sur les multiples relations entre les divers protagonistes dans leurs interactions.

Unification : Les processus pédagogiques doivent conduire la personne a une unité de vie. L'unification
de notre personne est le fruit d'un travail personnel de cohérence et de conversion ; elle n'est jamais
acquise une fois pour toutes.

Vision de prieuré : Travail fait par le chapitre conventuel, parfois avec I'aide d'une personne extérieure,
pour visualiser les options et les objectifs de la vie communautaire et de la mission du prieuré sur les
années a venir. Il est parfois résumé dans une phrase, un intitulé.

233



INDEX THEMATIQUE

ACCOMPAGNEMENT : en général : 75, 84, 105,
157 82,159 ; — fraternel : 87, 88, 108, 236, 334-
362,357,359 ; — spirituel : 55, 95, 119, 127 84,
131 82,159, 305 84 ; la matiére de I'— spirituel :
137,138, 140, 154, 156, 194, 197, 232, 246, 251,
348,352, 354, 356 83 ; — pastoral : 23, 182 83,
232,238 82,304-305, 312,313, 315,320, 329 82, ;
devenir accompagnateur spirituel : 55, 300, 329
§2 ; accompagner la persévérance : 38, 63 ; —
des communautés : 56, 79, 89 84, 92, 285, 358
83 ; — par les formateurs : 101, 104, 105, 111,
113,123-126,127.

ADMISSION : 33, 110-111, 363, 372, 385-386, 405,
412, 448.

ADORATION : 18, 136, 138, 139, 146-148, 348.

ADULTE : 105, 168, 180, 184, 186, 189, 252, 283,
315,402,415, 423, 431, 442.

AFFECTIF : 6,177-178, 179, 250, 376, 395, 431.

AFFECTIVITE : 17, 54, 175, 180, 182, 183, 199, 230,
231-232, 398, 423.

ANDRAGOGIE : 105, 402, 415, 423.

APOSTOLAT : notre — : 15, 21, 22-24, 214, 219,
302-311, 315-318 ; spiritualité apostolique : 15,
22,143,153, 294-297 ; servir I'Eglise dansI'—: 62,
298-302,311-318 ; formation initiale a I'—: 380
(postulat), 400 (noviciat), 436-440 (profession
temporaire), 413 (stage) ; le stage en prieuré
apostolique : 413 ; une nouvelle maniére de
porter I'— quand I'dge avance : 361 ; porter du
fruit : 143, 160-164, 346.

APPEL AUX ORDRES (voir aussi sacerdoce) : au
long de la formation : 118, 378, 443, 450 ;
préparation des futurs prétres : 455 ; premiers
pas du prétre : 337 ; premiers pas du diacre :
338 ; vision du sacerdoce a ajuster : 43 ; freres
non-prétres : voir freres clercs / non-clercs.

APPEL : charisme et —: 11-29, 32, 199, 258 ; —
aujourd’hui : 34-50 ; persévérance dans I'—: 63,
99, 223 ; suivre le Christ : 65-70, 224-225;
répondre a I'—: 95, 135, 164, 192, 221, 230, 241,
251, 309, 365 ; suivre les appels de I'Esprit : 141,

234

142,143, 225, 230, 251, 254, 279.3, 320, 321-325;
— commun : 281, 326.

ARCHIVES : 278, 286.
ASCESE : 154, 156, 158, 169, 206, 222, 233, 241.

ASSIGNATION : 58,92, 117,177, 265, 270, 279,
287,298, 335, 336, 339, 350, 356.

AUTORITE : — et obéissance : 39 83, 53, 250, 251,
252,254, 280, 281 ; — et fraternité : 58, 142 83,
313 83, 359, 357 84 ; — et communauté : 89, 91,
92,94, 185,236 82,325 ; ouverture a I'— : 178 §3,
245,391 83,442 83 ; abus d'— : 42, 182 84, 253,
283 : formation des autorités : 285-287 ; — des
formateurs : 111, 115 84, 382 (postulants), 407
(novices), 441-444 (profes temporaires), 451 (jeunes
profes perpétuels).

CHAPITRE : — conventuel : 28, 29, 87, 88, 89, 90,

92 82,95 82, 236, 244, 245, 247, 248, 249 §3, 252

§3, 255, 265, 269-271, 278, 279, 281, 285-287, 309
83,310 83, 326, 336, 337,341,371, 372, 384, 385,
412,444 ; — provincial : 6, 8, 28, 281 ; — général :
1,28, 281.

CHARISME DE LA CONGREGATION : description
du—:12-29; se former au —: 11, 30-32, 35 82,
101,119,132, 208 §3, 227, 252 §2,302-310, 314-
317,331,350, 369, 378,387,392, 398, 415, 418
84, 425,436,451 82 ; déployer le —: 11, 31, 249,
270, 298, 366 ; Famille St Jean : 290.

CHARISMES ET DONS PERSONNELS : 142, 266,
313.

CHASTETE : choisir la—: 1982, 66 §3, 151 81,
164 82,423 81,431 §2 ; formation a la — : 54,
176,177 84, 178-183, 229-239, 431 §2 ; obstacles
ala—:3982, 42382 dimension
communautaire de la — : 226 81, 236.

COLLEGIALITE : 36 §2, 43 81,57, 60 §1, 89 §2, 210
§3, 255, 285 81, 287 §1, 301 82.

COMBAT SPIRITUEL : 15,42, 73, 154, 156-157,
179, 222,233,352, 356, 391, 409, 418, 433.

COMPETENCE : 50, 58, 63, 85, 106, 113-114, 171,
183, 218, 242, 249, 266, 285, 300, 307, 340-343,



354, 350, 382, 407, 412, 424, 434, 439 ; — et
subsidiarité/ autorité : 252, 283, 287.

CONFIGURATION : 66, 74, 225, 361, 452,
Glossaire.

CONNAISSANCE DE SOl : se connaitre : 58, 59,
72,11982,137 81,156 83, 165, 175, 178, 189 §1,
192,194,195 81, 196-197, 203 §1, 207 §3, 208 §2,
211 84,251 81, 253 81.4, 254 82, 264, 286 §2, 330,
317 82,337 84,354 82,355 82,376 §2,394, 395
§2,412 8§2¢, 420, 423, 438, Annexe 5,1, 49b ; —
dans la grace: 75 81,9583, 137 81,149 81, 156
§2,201-202, 225 81,322 81 ; mauvaise — : 47D,
75 82,189,391 §3.

CONSCIENCE : 53,63 82, 86, 102 83, 141 82, 142
82,149 81.3, 167 §1, 305 §3, 396.

CONSEILS EVANGELIQUES (voeux) : 32 82, 39, 66
84,102 84, 151,175 84, 220-228, 239, 353, 398 §3,
430-431.

CONTEMPLATION : 138, 202, 213, 216, 438 ; vie
contemplative : 26, 29, 153, 219, 237, 348, 426 ;
soceurs contemplatives : 16, 87, 290, 369.

CONVERSION : appelés ala—:70 82,150 81,
156 82, 150 81, 222 82, 246 §1, 356 8§82 ; travailler
asa—:9382 141 83,154-155, 156 §3, 158 §2,
164 83,301 82, 389, 401 ; — de l'intelligence :
201, 235 81, Annexe V.I. ; dimension
communautaire de la — : 88 82 ; conversion
écologique : 243.

COOPERATION : — dans la formation et la vie
commune : 185, 253 84, 256 §2-3, 281 §2, 283 §1,
285 84,290 82,310 82,325,328 82,342 81,358
84,382 82,397,407 81,416 82, 424 82, 433 §2,
438 82, 442 ; collaboration avec d'autres
instances : 44, 61, 62, 185, 227 §3, 250 82, 286 §1,
290 81, 301, 309 82,318 §2, 326 81, 337 §2, 366
82, 453 ; collaboration inter-institut : 118-83, 227
§3, 268 §1, 453-82.

CULTURE : prendre en comptela—:181,581,9
82,31 82,34 81,36-37,48, 50, 58-59, 84d, 112 83,
113 84,177 84,187,190, 196 81, 208 82, 211 82-3,
212 83-4, 219,229 81, 240 82, 248 82,253 82, 270
81,331 82,337 83,366 81,376 82,379 82, 396,
420 82,428 82,429, 435 82, Annexe 5, Annexe 6
I.1.a; adapter les rationes provinciales a la

culture : 6 82, 363 82, 366 82, 398 §6.

DESERT : 29, 138, 148, 347-348, 35083-352, 391,
Glossaire.

DESIR : — de communion et d'amour avec
Dieu/le Christ: 67 83, 138 82, 147 82, 148 §2, 154,
163 81,202 82, 224 81, 250 §1, 268 §2 ; — de Dieu

chez tout homme : 23, 46b, 296 81 ; — de
sainteté : 163 81, 346, 171 §82.

DETENTE : 175, 188, 190, 426, 452,
DIACONAT : 60, 338, 455.

DICASTERE POUR LES RELIGIEUX (CIVCSVA) :
281,1785,53,5581,57,64 81,97 81,106, 153
87,156 83, 222 82,244 81, 249 81, 250, 252, 254
84,255 81-2,272 82,280, 283 83, 284, 291.

DISCERNEMENT : — en général : 30, 34 82, 35 82,
58, 62,75,84,97 81,149, 225, 248, 252-254, 278
§2, 287,313 81.3, 349, 382 §3, 390 §2, 404, 407 §1,
418, Annexe 5 |.2¢, Glossaire ; — des esprits : 140
§2,157,391 83 ; — dans le cadre du
cheminement personnel : 63 82, 73 84, 95 §3,
104,110, 111,130 81, 131 §3, 141 §2, 148 8§83,
15981,172 81,179 83,193-194, 231 §2, 250 81,
337 84,342,343, 355 §3,356-357, 409d, 412, 420-
421,427 82,430 81,431 82,442 81.3,343 ; —
apostolique : 293 82,319-328, 337 §2, 341 ; —
communautaire/en commun : 28, 57, 89 84, 91
§3,92 82,226 82,248, 252 §3, 255, 280, 282, 305
84,326,342 84,395 81, 416 §2-3, 438, 443 ; — de
la vocation : 33 §1, 363, 367, 371-373, 377, 383-
384,387 82, 433 82 ; — avec l'autorité ou
'accompagnateur : 57,75 82, 143 §3, 159 81, 194
§2, 250 81, 253 §4, 254, 342 83, 434 82, 433 §2,
452 81 ; — de I'exercice communautaire des
VeeUX @ 226, 245 §2, 248 81, 255, 279, 280, 282.

DON DE SOl : 53, 71, 74,180, 183, 189 §1, 191 81,
233,311 82,393,394, 399 82, 400 §2, 401, 404,
437 82.

DOCIBILITE : 83, 103, 395, Glossaire.
ECOLOGIE : 50b, 243.

EGLISE : communion ecclésiale : 1 §1,2 §2, 3 §2,
982,1181,1382,2183,9982, 106,112 83, 140
§2,142 82,143,157 83,161 81, 182 §4, 236 §3,
243 82,249 83-4, 252 §2, 286 §2, 288, 298, 301,
311 81,313 81.3,322 82,366,400 81,427 82 ;
bénéficier de '—:97-98, 100 81, 132 81, 139 81,
142 81,210, 212,227,317 81 ; au bénéfice de
'—:20,1182,1782.4,22,214,228,290-291, 292
81,293,310 83,326 81,337 81,338 §2-3, 342 §4,
455 87 ; insertion dans I'— missionnaire : 23.

ELEMENTS ESSENTIELS DE LA VIE CHRETIENNE :
311,375,377 81.

ENSEIGNEMENT : I'— comme mission : 23, 207,
210 82,304, 307,308 ; place de I'— dans la
formation : 52 §1, 105 §3, 107 83, 118 §1, 129 §2,
208 §2, 369.



ESCHATOLOGIE : 15 83, 20, 162, 163, 296 82.

ESPERANCE : 15, 46, 63, 91, 102, 135, 155, 160-
161,163, 279, 296, 345, 355, 358, 362.

ESPRIT-SAINT : recevoir de I'— le charisme et les
moyens pour envivre : 11 81,12, 17 83, 32 83, 35,
43 81,7582,8181,13981,157 82,228 81,320 83,
323 81,427 82 ; réle de I'— dans la formation : 14
83,66 81,70 82-3,83,104, 119 8§82, 140-143, 149
81,195 81, 202, 225 81, 248 81, 251 §1, 267, 282
81,328 81,344 82,399 §1,430 8§82, 451 82 ; rble de
I'— dans la mission : 41, 45 §1, 295 §2, 306 82,
320 81,322 81,345 81, 364, 451 82, Annexe 5,1.2¢.

ETUDES : place des — dans la Congrégation : 17,
27,102 84,107 81-2,122 84,164 §3, 199-20, 212
82,237 82,379,398 81,411 81, 425 ; le but des
—:5282,20282,21581,216 83,217,219, 411
82-3; l'organisation des — durant la formation
initiale : 410-411, 426-429 ; les fréres chargés des
— 118,121,123 81,129,342 83,429 82,451 ; le
travail intellectuel communautaire : 8 83, 27, 67
83,90, 150 83, 218, 236 82, 274, 276, Annexe 1.,
Annexe 4,1l ; formation permanente et étude :
114 82 ; — a l'extérieur : 113 83, 342, 453,

EUCHARISTIE : adoration de I'—: 18, 147 ;
célébration de I'—: 139, 147.

EXAMEN DE CONSCIENCE : 8 83, 33 §2, 473, 49b,
50b, 53, 59, 69 81, 95 83, 102 83, 136 82, 138 83,
141 82,142 82,149 83, 155 82, 158 83, 167 82,
194 §2-3,201 82, 232 82, 251 §1, 253 84, 254 82,
391 83, 418 82.

EXTERIORITE : autoréférentialité : 92 §5, 95 82,
192 85,337 82 ; faire appel a des ressources
externes : 5587,84,98 81, 11082, 112 81,114 84,
126,130-131,166 81, 177 83, 183 §2, 189 84, 207
83,328 83,264 83,272 82,279, 285 82,304, 328
83,359 83,407 82, 412 82¢, 424 82,444 81.

FAMILLE : — d'origine : 84¢, 177 84,179 83, 186,
227 83,229 81,35083,376 82,407 81,423 82;
apostolat auprés des — : 316, 318 82.

FAMILLE SAINT-JEAN : 3 82, 16 83, 35 82, 44, 87
84,11082,118 84,278 81, 290, 292 §2, 369 §2,
398 83, 435.

FEMMES : — dans I’Eglise 144,131 ; genre /
féminité : 47,177, 181, 376 ; collaboration avec
les —: 182,218, 231, 238, 423, 431, 439.

FIDELITE : — en général : 19, 33, 63, 70, 88, 94,

99, 105, 249, 268, 344, 402, 428 ; — aux voeux :

97,222,253,419; — a Dieu : 86, 231, 242, 273 ;
— de Dieu : 183,221, 223, 279 ; 346, 360.

236

FOI ET RAISON (dialogue entre) : 17, 23, 211,
213,214,

FORMATION DES AUTORITES ET DES
FORMATEURS : 8 82, 58, 84a, 93 §2, 113-115, 117
87,122 83,285 81, 286-287, 423 82, 441, 442 81.

FORMATION INTEGRALE : 9 81,17 82,3582, 46¢,
52,6682,67,10783,11785,118 82,123 81, 210
81,417, Annexe 3.1.

FRATERNITE : la dimension fraternelle de notre
vie : 16, 28, 56, 79, 87, 134, 152, 184 81, 208 84,
218,226 81,236 81.4, 255 81, 256-262, 267-268,
273,277,28582,289-291, 292, 310 §1, 357 §1,
359 84,399 81, 433, Annexe 5.1.2b ; exercice
fraternel de l'autorité : 58, 91 82, 115 84.

FRERES CLERCS/NON-CLERCS : fréres clercs : 43,
306 84, 337-338, 455 ; freres laics : 43 81, 60, 443,
454 ; cléricalisme : 43,60 §1, 301 §2.

GESTION (économique) : 248-249, 286-287.

GOUVERNANCE : — générale et provinciale : 36,
37 81,51d,57,92 81,187 84, 250, 252-254, 256
83, 281-285, 287,313 83,321 82,326,356 81 ; —
locale : 58, 89 82,91, 115 84, 142 83, 286, 143 83,
185, 236 82, 350 83, 434 82, 441-442, 449 82 ;
abus d'autorité : 42, 54, 55 §1, 182 §4, 236 §2, 252
83, 285 §4.

HISTOIRE : s'insérer dans I'— de la
communauté: 11 82, 29, 30,89 §1, 101, 378 81,
392 82,398 §3; s'insérer dans I'— de son
prieuré : 89 8§1.3, 278-279; lire notre vie comme
une — sainte : 72 81.4, 73 81, 85¢, 160 82, 165 82,
189 83,192 82, 196 §2, 392 §2-3, 420 §2, Annexe
10,10,

HUMILITE : rechercher I'— : 75 §2, 136, 153 §1,
154,158 82,167 81,170 82,178 83,188 81, 192
82,204 81,21483,216 82,21782, 232 §3, 233 §3,
23581, 236 81,299 82,313 82, 344, 345 §1, 346,
— du Christ: 236 §1.

INTEGRATION : le processus d'— : 71-75,
Glossaire ; — d’'un élément humain : 49b, 54, 56,
59,71,73,74 81,186,192 83,195 §1, 208 84, 318
81,551 81,359 81,391 81,392 §3, 403, 404 ; — de
la formation et du charisme : 52 83, 71, 84b, 111
82,118,179 81,415,417-418,434 82,442 81 ; —
de l'affectivité : 176-181, 232 §3, 395 §2, 420 §2,
423 81 ; — des études : 52, 107 §1, 118 §81.3, 190,
215,342 82,426-427, 451 ; — de l'expérience : 73,
186 82,336 83,337 82.4,408 81,412 83 ; — de
I'apostolat : 438, 444 81 ; — des faiblesses, des
crises: 89 81.4, 197,420 §2.



JEAN (Saint) : 13-21, 66, 67 83, 13582, 137 83,
138 82,142 82,148 81, 154, 157 82, 158 81, 159
81,21287,216 82,238 82,296 83,302 §1, 315 81,
362 81,365 82,37882,379 82,391 §2,392 81,
398 82.

JEUNES (apostolat auprés des) : 13 83,23, 194
§3, 296 §3, 300 &1, 305 81, 314-315, 336 81, 337-
338, 365 82, 366 §2, 439 §2.

JOIE : — dans la vie fraternelle : 8 85, 24, 145 8§83,
267,273,277 82,279c ; — chrétienne : 155 82,
160 82,223 83, 241 82,303 82,313 83,315 81,
344 82, 345,346,353 82,400 82, 431 82,437 82 ;
—dans la vie apostolique : 15, 82,337 83 ; — de
connaitre la vérité : 206 81,218 83 ; —
humaines : 50 8¢, 191.

LAICS : 60, 131, 454 ; coopération avec les — : 62,
98, 131, 227, 243, 248, 272, 289, 359.

LECTIO DIVINA : 17,145, 208, 210, 218, 230, 338,
354, 377,391,418, 427.

LETTRE DE MISSION : voir « mission ».

LIBERTE : — chrétienne et — dans le choix des
conseils évangéliques : 39 83, 41, 46¢, 473, 53, 63
§2,7281,7481,78,82,9183,9581,102 83,104,
105 81,141 81,149 82, 156 §1, 160 81, 162 81,
182 81,186 81,194 §1, 231 §1, 232 §1.2, 240-241,
299 82,301 §2, 344 81,362 81, 401, 409 §1, 419
81 ; — personnelle / — de conscience : 53, 63 §2,
82,86,11583,149 81,164 82,178 82,179 83, 189
84,192,194 81.3, 250 82, 253, 254 §2, 282¢, 283
§1, 305 §3, 309 §2, 320 §2, 323, 365 §2, 366 §2,
374 82,377 83,415 83,421-422,423 82,424 82,
451 82 ; formation et — : 53,115 §3, 192, 215 83,
216 83,222 82,223,225 81, 253, 276, 216 8§83, 383,
393,397,402, 404, 411 83,416 8§81, 418 §3, 431 §2,
433 82,442 81, 443 ; — du choix de
'accompagnateur : 95 §3, 109 83,222 §2; — du
Christ : 295 81 ; fausse — : 50d, 237 §1, 420 §2.

LITURGIE : 67, 69, 99, 138, 146, 148, 160, 210,
224,266, 275, 278,297, 337-338, 398.

MAITRE DES NOVICES : mission du — : 110 82,
11983,177,122 81.5, 124,390 81,391 83,392 82,
397,398 82,403,407 ; statut du — : 116 84, 121;
compétence du —: 108 83.

MAIJTRE DES PROFES : 117 §1.4, 412 §4, 416 §1.3,
440-444, 445, 446,

MARIE : 13, 15,19, 99, 162, 297, 345, 348.

MATURITE : — humaine : 48b, 88 §2, 402 ; —
spirituelle : 52 §2, 88, 161, Glossaire ; formation a
la—:181,5282, 78,102 81,161, 164 83, 165 81,

237

174,181 83,215 83,331 82,395,415 81 ; —
affective : 175, 180-184, 229 82,377 §1,423 81 ;
— communautaire : 89 83,273 81,318 81 ; —
intégrale : 78, Glossaire ; immaturité : 39 82, 309
81,357 83,366 81,376 §2.

MISERICORDE : — en général : 23, 154-155, 158,
308,318 ; — de Dieu: 197.

MISSION (voir apostolat) : — recue de I'Eglise /
des supérieurs: 1182, 1581, 15 83, 21 83, 22-24,
34 81,62,67 83,87 8§3-4,90,92 81,108 81, 111,
11584, 125,143 81,172 81,173 83,184 81,217
81,227 82,228 81,230 81, 249 81, 250 82, 270 81,
277,279, 280, 290 §1, 298, 300, 302 §1, 304, 313
81,319 82,321-322, 326, 339 81-2, 341, 360 &1,
380 82,400 81 ; lettre de — : 112 81, 265 §3, 298
83,444 82,

MONASTIQUE : 29, 350, 351.

MYSTERE PASCAL : 13 82, 18 §2, 69 §3, 70 §2, 81
82,146 82 ; la formation comme participation au
— 71,74 81,154,157, 160, 201 82,334 §1, 356
81,361 81,362 81,358 81 ; le — dans la liturgie :
146 81, 147 81, 347 81.

NUMERIQUE : 9, 48, 61, 336, 376, Annexe 6.

OBEISSANCE : — au commandement de
'amour: 16, 152 81 ; — au Christ, a Dieu, a
Marie : 19 82,74 82,140 83, 146 82, 162 81, 194
81,203 81,282 81,353 82 ; veeu d— a la suite du
Christ : 40 83,53, 61, 66 83, 81 §2, 151 81, 164 82,
186 82,222 §2, 228,239, 245 81,321 §2,323 82,
336 84, 352 83,389, 430 81-2 ; dimension
communautaire de I'—: 185, 226 81,438 82 ; —
au prieur / au chapitre : 91 81, 325,326 82;
formation a I'—: 250-254, 395 §1, 431 82,442 §1 ;
— a I'Eglise / aux autorités ecclésiastiques : 20
81-2,9581,227 83,298 81,301 82,33782; — au
Droit propre : 281 82 ; — a la conscience : 53,
141,142 82,167 82,192 83, 194, 20381, 25384.

ORAISON : voir « priére ».
PAROISSE : 23 270, 305, 326.

PAROLE DE DIEU DANS LA FORMATION : 24, 69
§3,7082,162 81,22581,31181;réledela —:
17 83,66 81,7582,81 81,95 81,107 §2, 135 §2,
145,148 §1,150 81, 155 81, 210, 217, 223, 251 82,
338 83,391 82,398 82 ; entendre la —: 137 81,
141 82,142 82,149 83,167 82,194 81, 251 §1,
348 81 ; priorité de la Parole de Dieu dans les
études et la prédication : 210, 212 §1-2, 217, 306,
338 83,398 §2,427 82 ; Parole de Dieu dans le
discernement: 119 82, 250 §1.



PAUVRETE : voeu de — 3 la suite du Christ : 39
81-4,66 83,151 81,164 82,222 82,228 §1-2, 239,
323 82,389,431 82 ; formation a la — : 240-249,
395 §1, 443 ; — et faiblesse naturelle /

intérieure : 156 82, 161 §1, 182 §3, 197 §3, 238 §2,
241 87,266 81,299 81, 355 §1, 443 ; proximité
avec les pauvres : 152 82, 214 81-2, 243 §2, 244,
249 84,301 §2,308 81,313 82,314,317,322 81,
338 83,380 81, 438 82 ; dimension
communautaire de la — : 226 81, 430 81.

PEDAGOGIE : définir une —: 7,8, 18,93, 106 ;
une — pour croftre dans la formation : 52, 76-79,
105 ; — et formation initiale : 103, 105, 1182, 402,
403, 414-416.

PENITENCE : — en général : 154-156, 169 ;
sacrement de — : 96, 155.

PHILOSOPHIE : but de la formation en —: 15 §2,
17 83,473, 48b, 107, 136 83, 165 §3, 194 82, 196
§3-4,200 §2, 201,217 81.3,308 81,411 ; place de
la formation en —: 23,67 83, 106, 107 §1-2, 164
§3, 17584, 195 82,202 §2, 203, 211-214, 215 §2,
216 83,379 82,398 84,411,427 §2.

PREDICATION : 23, 210, 303-304, 306, 308, 338.

PRIERE : la — au centre de notre vie : 15 §1, 24,
26,9982-3,102 84, 122 84,138 81, 139, 148, 203
81,255 82, 282 8§24, 294,297,310 81, 316 §1, 321
82,324,329 §1, 338 §3, 348 84, 359 §4, 360 §1,
377 82,391 81,400 81, 452 82 ; la — liturgique :
275 §1, 338 83 ; oraison / contemplation : 14, 16,
67,138, 145, 147-148, 150, 154, 210, 216 81, 268,
297,308, 377,390-391.

PRIEUR (rdle du) : 8, 843, 91,95 84, 116, 121, 247,
253 84, 266 83, 279¢, 283 81, 285-286, 310 83, 335
87,336 81.3,337 §3-4, 338 81, 341 81,342 84, 357
§3-4, 354 83,355 84, 357 84, 371, 405 82, 412 83-
4,444 81-2,449 82, 451 §3.

PRIEUR GENERAL : 6 §3-4, 36 §1, 92 §5,94, 112
§3, 350 §1, 447, 448, 454.

PRIEUR PROVINCIAL : 6 83,89 84,92, 112 81, 265
83, 286 83, 287,313 83, 350 83-4, 355 84, 357 84,
359 82,366 82,372 82,374 81,382 81, 385 81,
441, 448, 449 §82.

PROFESSEURS : 9, 113, 129, 416, 427-428.

PROJETS DE FORMATION : — local : 34, 105 &1,
11183,128 81, 13082, 131 83,417, 445, Annexe
11111, Annexe 3.1.2 et IL.A, Annexe 4.1I, —spécial
dans le cadre de la formation initiale : 122 §2,
208, — pour chaque frére (formation
permanente) : 92 §3, 109, Annexe 4-I.

238

PROPHETIE : 21, 61, 313.

PROVINCE (fonctionnement) : 6, 8, 35 82, 56, 90,
94,112 81, 113 83, 249 84, 265 §3, 286 §1, 300 §3,
309 §3, 374 §1, 386, 398 §6, 403, 406, Annexe 3.

PSYCHOLOGIE : 54, 56, 72, 81 §2, 84 a-b, 89, 106,
126,157,175,178 83,181,189, 196 83, 211 83,
350 §2, 352 §3, 354 83, 356 §3, 359 83, 416 8§81,
446 ; sciences humaines : 54, 56, 81, 106, 175,
190, 196, 211.

RATIO PROVINCIALIS : 6, 8 82, 34 82, 90, 93 82,
331 82 ainscrire dans la — 6 81-2, 109 &1, 285
§3, 363 82, 366 8§82, 373, 374 82, 386, Annexe 3.

RENOUVEAU : 14, 85, 114, 329, 350, 354.

REPOS : 91, 173, 18882, 329, 331, 347-349, 351,
422, 426.

RESPONSABLE GENERAL DE LA FORMATION : 1
§3,92 §4,93, 118 §3.

RESPONSABLE PROVINCIAL DE LA
FORMATION : 8 82, 8582,92 84,93,112 83,113
85,114 84,118 83,208 §7, 338 §5, 342 84, 384.

RESSOURCES HUMAINES (prendre en compte
les compétences de chacun): 58, 85 82, 118 §3,
171,172 81,218 83, 253 82, 266, 283 81, 313, 340,
343,350 82,354 82,412 82c.

SACERDOCE : — du Christ: 15, 68, 99 82, 139,
140, 293 §1, 297 ; — des fidéles : 43, 68, 99 §2,
139,293,398 82 ; appel au — : 43, 337, 378,
41284, 425, 443, 447, 453 81, 455.

SAGESSE : — de Dieu; 201, 219, 298,317 ; les
trois —: 17,202, 217 ; — philosophique : 17, 211,
398,412 82— devie: 175, 195-198, 211, 216,
356, 360, 398, 412 82 ; le monde en quéte de —:
46b, 473, 48b, 219, 308 ; — de I'Eglise 106, 227,
301 §2 ; formation, — et gouvernement : 63, 107,
359.

SEXUALITE : 39, 54, 176-180, 229, 231, 233, 395,
423,431

SILENCE : 29, 137-138, 148, 156, 350, 357, 390

SOLITUDE : — positive : 29, 138, 141, 148, 189,
231,337,348,391 ; ne pas marcher seul : 75, 140
157 ; affronter la — : 179 ; isolement : 50, 337,
342, 357.

STAGE : — en prieuré apostolique : 87, 117, 125,
410, 412, 439, 443-444, 451-452 ; stage
professionnel 249 84.

SUBSIDIARITE : 36, 89 §2, 236 §2, 253 §3, 280,
283,301, 318.



SUJET (la personne comme) : 47b, 493, 53, 82,
168 81, 253 81, 4093, 421 82,423 82, 435 8§1.

SUPERVISION : 115, 285, 287, 330, 337.
SYNODALITE : 36 §2, 43 §1, 60 81,210 §3, 301 §2.

SYSTEMIQUE (psychologie) : 40, 56, 175,
Glossaire.

THEOLOGIE : étudier la — dans la Congrégation :
67 83,136 83,209-213, 216 §3, 217 ; formation a
la—:6684, 11383, 146 83,150, 413, 427 §2,

453 ; 4¢ année de — : 455 ; — et philosophie : 17
83,136 83,165 83,196 83,202 82,211 81,21582;
dimension communautaire de la recherche en
—:218 ; type de — a éviter : 46¢.

VERITE : amour et recherche de la — au coeur de
notre Congrégation: 17, 26,67 83, 107, 167, 199-

239

203,211 81,213 81,214, 215-219, 251 82, 302 82,
306 81,308 81,379 81,398 84, 411 ; amour et
recherche de la — pour chaque frére : 27,72, 73
81,113 81,167,206 81,390 81, 394, 393, 425,416
84,427 82,428 82 ; recherche commune de la
—:1682,24, 28,67 83,843, 136 83,207 83 ;
obstacles ala —: 493, 237,302 §2,

VERTUS (humaines et chrétiennes) : acquisition
des —: 102 83,175 81, 184-185, 21583 ; — de
chasteté : 54, 232 ;: autres — : 83, 136 81, 195,
2571 81,395,423 81 ; passions : 137 §2, 149 81,
158 82,160 81, 16581, 17582,177 82,178 82,
230 82,233 82-3,243 83,323 82,391 83,395 §2,
420 82.

VOCATIONS : promotion des — : 33, 38, 309,
364-366 ; promoteur des — : 366, 371, 382.

VEUX : (voir conseils évangéliques)



TABLE DES MATIERES

TABLES DES ABREVIATIONS .....c.vvivieiietetieietstetctetetetesse et st etsasssssesstesessssssesessssssssessesssssessesssssesssssess 5
INTRODUCTION GENERALE ...ttt ittt ettt sse et sesssse s ssssessnsesns 6
1. QU'eSt-Ce QU UNE ratio fOrMALIONIS 2 .......ccccuueieiiieeieiie et e ettt ette e e ette e e s ta e e e sabe e e s taeeesabeeesbbeeestaeeessbesesabaeaasseeeas 6
2. Pourquoi promulguer une ratio formationis aujourd’hui ? e 6
3.  Comment cette ratio formationis a-t-elle té rédiGEEe ?........uviireeiieee e 6
4. Quelle est la valeur prescriptive du texte ? ........cceceeevevereuennns .7
5. Un texte qui concerne avant tout la formation Permanente .........ccueeeiiiiiiiieciiee e e 7
6. Ratio congregationis et ratio ProViNCialis ..........cicciieiiiiiiiic e e e br e e e 8
7. Présentation U PIANn ..occ..eiiiiiii ittt e e e te e e et e e e ettt e e s bb e e e bt eeeebb e e e abae e e baee e tbeeeebaeeerbeeeanraeas 8
8.  Comment Utiliser Ce teXTE AVEC PrOfit 2 .ouiiiii e et e e te e s e e be e saeeteennteeneennne s 8

PREMIERE PARTIE : POINTS DE REPERES GENERAUX SUR LA FORMATION... 10

INTRODUCTION DE LA 158 PARTIE ...cvcviiireueieietseiesesesesessesesesssesesessesesssesesessssesssssesesessssssssssesesssssnes 11

O [ =T 14T g e LN ol =l A A=l o - | o A [T PSPPI 11
2. Présentation du plan

1% SECTION : DEVENIR FRERE DE SAINT-JEAN AUJOURD’HUI .......ccceeveeurrernnne. 12

Chapitre 1 : ENTRER DANS NOTRE CHARISIMIE .........cuiiiiiiiiee ettt eeetrnee e e e e e e envree e e e e e e e 13
I. DECOUVRIR, EXPERIMENTER ET APPROFONDIR L’ESPRIT PROPRE DE NOTRE INSTITUT ....cvvviirececretereeeeeeeeenennas 13
1. Suivre Jésus comme Jean I'a SUiVi €t S& CONSACTEr @ IUi .uevuurecueerieriiesieeceesee e ee e e e ste e e e saeesaneens 13

2. Devenir des disciples bien-aimés de Jésus et demeurer en lui par une vie d’oraison. e ——— 14

3. Participer a I'ceuvre sacerdotale du Christ et nourrir un élan missionnaire............. e ——————— 14

4. Obéir au commandement de I'amour et mener une vie commune fraternelle .........ccoccevvveeceevceerceeceecceeeen, 15

5. Chercher la vérité en vue de la charité et s’engager dans 'étUde........cceeceeeieecierie e 15

6. Se nourrir du pain de vie dans la messe et I'adoration eucharistique.........ccccuveceerceeceeseecee e 16

7. Prendre Mari@ CNEZ SOi...c.c.uiiieiieiriieieerite ettt ettt et e s te et e s bt e s bt e sab e e beesate e beesabeenbeeshbeeabeesabeenbaesasesbeenanes 16

8. Aimer et servir I'Eglise dans 'attente de 1a venue du CRFIST .........ccovevvviveeieiiiiiieeeeecececeeee s 17

9. Témoigner de ce que NOUS aVONS CONTEMPIE ......cueiiiieiieeieesie et este et e st e ettt esee e eeee e teessseenseesseeeseesnseennes 17

ll. CEUVRER A LA MISSION DE LA CONGREGATION DANS L'EGLISE ET LE MONDE...........ooeuiveveereieieceeeerereeessessesseneenas 18
1. Contribuer a la mission de I'Eglise en proposant une formation humaine et chrétienne ..........cccccoeevevevrienane. 18

2. Faire de nos communautés des foyers de priere, de charité et de [UMIEre .........cccccveeevciieeiiiie e 18

[1l. SE FORMER A NOTRE MODE DE VIE.......oitititieieeeieiererteeeetetsessssesessssetesssssssesssssssesesesssesssasssssssssssssssssssssssssssssssssssens 18
YAV ¢ 1 [ o g Vo R 0T o 1 41 {1 [ -SSR 18

2. Seformer a une vie évangélique de contemplation et d’apostolat.........cceeceeriiriieriiecee e 18

3. Dégager du temps pour I'étude et 1a formation.........ccuii i e e 19

4. Mener une vie commune fraternelle qui s’appuie sur le discernement du chapitre conventuel....................... 19

5. Assumer certains éléments qui proviennent de |a vie MoNastiQUe.........cccveeieeceerierieesee e see e 19
IV. FAIRE RAYONNER NOTRE CHARISME ... ittt ettt ettt e e e e e st e e e e e e et e e e e s e mnneeeeeeesnnneneeens 19
1. Connaitre I'histoire de la Congrégation .19

2. Développer la vie de NOtre ChariSmMe.........iicciiieiiiiiiiieeecieee et ... 19

3. S’engager dans une formation permanente qui déploie le charisme de la Communauté .........ccccceeeeereeenenne 20

4. Prendre soin des vocations dans |2 CONGrégatioNn .........ccveeueecierieiiiesieeee e see e e ee e e saesreesseeeeeesneeens 20

240



Chapitre 2 : CONTEXTES ET ORIENTATIONS ACTUELLES DE NOTRE FORMATION .....c..cccevviriirninnens 21

I. TOURNANT ACTUEL DE NOTRE CONGREGATION .....eiiiiiiiie ittt ettt e et e e e e st e e e e st e e e e s e s mnneeeeeessnnnneeens 21
1. Réforme de la Congrégation et prise de distance par rapport au fondateur ...........ccecveeeeviiieiiieiiciee e, 21

2. DECENtraliSAtioN ..ccovieiueiiiieiieenie ettt s 22

3. Internationalisation de la Congrégation.........c.cccccevveennns v 22

Il. QUELQUES DEFIS ECCLESIAUX POUR LA VIE CONSACREE...... e eeeteeeeeeaereeeeeeeea——ereeeaeaannrreeeeeaannrreeaeeaan 22
1. Défis de I'engagement et de la persévérance ................. e etee et e ee e e eaee et enee s ee et eaeeateenreeereenes 22

2. Défis pour mener une vie religieuse aujourd’ Ui ......c..coiciiiiiiieieiiie e e srre e s sra e e eeaes 22

a) Défi pour notre consécration par la profession des conseils évangeéliques.................ccccuuvvuvevivuveeiivnannnns 22

b) DEfi pouUr 1 Vie COMMUNQUEGIIE...........cceeeeeeseieeieseieeaesie et estte s e e stteetaesteasseesseastaesseasseenseessseasesnases 23

c) L] Tl o To TV T Lo X [ 23

3. LA CrISE S @DUS ..ttt ettt ettt ettt a e et sha e e bt e na bt e be e shb e e be e bt e et e e nateebeenaaes 23

4, Une ViSioN dU SACEIJOCE @ FEAJUSTEI ... .uuiiiiiieiiieeieiteeeiiee e ettt e esiteeesie e e setveeesbaeeesabeeesabeeessteessssseesssesesssaeasnsseeens 23

5. Laquestion de la place des femmes dans FEGIISE .........ccuovvviueuivieiiieieeieeeeeeeecee ettt sttt esesesenens 24
[1l. DEFIS CONTEMPORAINS POUR LA FORMATION ET LA MISSION ....ovuvuiviviveeeeeeieceeseseeseteeesesssessesesseessesssssssessasassenas 24
1. Un rapport différent a Dieu et a I'aspect religieux de 'hOMME ......cocvveiieiiiicieceeee e 24

2. Une nouvelle ViSion de FNOMIME .....ooiiiiiiiieeee ettt sttt sbeesbaesabeesaeesnaeenane s 25

3. Des relations interpersonnelles et sociales €N MULATION........cccciiiiiiiiiiiiieiiee e e sae e e 26

4. Un contexte original pour le dialogue aVec 185 QULIES........cccuvecuierieeiieceeee e se e e ae et e sae e e neeeeeesnneens 26

5. Unautre rapport au monde €t @ 13 SOCIELE .......c.eocueiriierii ettt e e te e s e e ae e s neeeteeenseennes 26
IV. QUELQUES POINTS D’INSISTANCE POUR NOTRE FORMATION.......eoitiriieeiienieeieeniiesieenieesieesieesseesseesaseenseesmeeeneees 27
1. Proposer une formation iNTEEIaAlE .......cc.uiiiiiiiiiiiie ettt e e e e et ae e s sabe e e sbaeeesbaeesbbeeenntaaasnsseas 27

2. Accentuer 1a [IDErté de CONSCIBNCE......cciiieciieiieeieectee et e see sttt e s te et e ste e st e s ae e seesseeeteessseenseesseeenseesnsesseesseenn 28

3. Mettre en place une formation concréte @ la Chasteté.........ooieiieeciecie s e 28

4. Former a 'accompagnement......c.ccccueeeeerereieeneeee e eee e e seee e ... 28

5. Soutenir les relations fraternelles et accompagner les communautés . e ———— 28

6. Former a la gouvernance collégiale et au sens du bien commun................ e ——— 29

7. Encourager la connaissance de soi et le développement des COMPETENCES .....cceevcverreercieereerieeiie e ree e 29

8. Prendre [€S CUITUIES €N COMPLE....ccuiiciecieicieeeieecee ettt e st e e e st e e e st e e teesseeeteessaeenseesseesneeessseanseessaesnseenseennees 29

9. Prendre en compte des besoins spécifiques des fréres 1aics et diacres ........cccevvuveeiiieiiiiieecciee e 29
10. Assumer et EvangeliSer 18 NUMEIIGUE .....ccccuiiiiiiie ittt ettt e e e e e e e et ae e e sbe e e sbeeeessbaeesabeeesntaeassseas 30
11. Travailler a I'insertion et a la COOPEration €CCIESIAlR........uiecuieieeeieee e 30
12. Accompagner les crises et enCoUrager 1a PErSEVEIANCE .......ccuevuerieerieeceeree st e seeeteeseeeseeseeesteesseesaeenseesnneens 30

2° SECTION : GENERALITES SUR LA FORMATION ....cccoeetrirrmmmmnnnniiiiinnneeeennnnnnnnns 32

Chapitre 3 : QU’EST-CE QUE LA FORMATION ?...

I. UN PARCOURS DE DISCIPLE DU CHRIST ..iitiiteteiesiiiiteee s e ssiiiteee e s ssiiestee e s essiasteeeesessssbtaaeesssssssesaaesssssnsssaesessssnsseneeens
1.  Unchemin permanent de configuration au ChriST ........cccuiecieiieriiiecie et see et ste e ee e e snneens 33
2. Un parcours qui rejoint et unit I'intégralité des aspects de notre vocation ........ccccceecvveveevceeniesceesee e 34
3. UN apprentisSage MISSIONNAINE ..i.iuccuiiieieieiiiiieeeeeeseiiitteeeesssiirteeeeessssbbaeeesesssstsaeesesssassseeesessssssseseesssnssssssaeeesssnns 34
A, UNE EXPETIENCE BCCIESIAIR .oiiuiiiiieiiieciiee et et e e et e e st e e s tte e e s taeeesabeeesbaeeesseeessbaeesssaaannsaeeans 35
5. Unitinéraire de fIdElItE CreatiVe .......oovuiiiiiiieeieeee ettt ettt sttt st e e st esb e sbaesabeenaeesaees 35
II.  UN CHEMIN DE TRANSFORIMATION ....uuuuuuuutuuuuuuutuuuuueuuueueeeeeueasaeseseseseneseaeeeeeeeeeeeeeee—ee.eeeeee. 35
1. Unpassage de I'idal @ 12 rEalite .........ccveriieiieeiieceese et te et s et e s e e b e s e eeeesnaeeaeesnnesnneenns 36
2. Un chemin d’intégration et d’ UnifiCatioNn .........cccuiiiiiiiiiiiic ettt sbe e e s bae e e saaeas 36
3. UN PArcOUrS 08 GON A8 SO0 uuuiiiiiiiiiiiiieeiiieeeittee et e e sttt e et e e s beeeeabeeesbeeesabteeaastseeesssaeessbaeaasssaeeasseessasseesnssaeennnne 37
4.  Un chemin a accomplir avec des compagnons.. .37
ll. UN ITINERAIRE PEDAGOGIQUE PERSONNEL ET COMMUNAUTAIRE .37
1. Un chemin concret de formation .......ccccceveeuneee .37
2. Une formation personnalisée et personnalisante .. .38
3. Unchemin de croissance de |a COMMUNAULE ......c...oivuiiriieiiienie ettt ettt s et e st beesateeeeesaseeneee 38
Chapitre 4 : LES PROTAGONISTES DE LA FORMATION ......uuviiiiiiieieectteeeecireeeesveeessveeesseveeesennnee s 39
I. LA TRINITE, PREMIER ACTEUR DE LA FORMATION................. e —————————— 39
Il. LE FRERE, PREMIER RESPONSABLE DE SA FORMATION......... e ——————— 39
1. Serendre disponible ala formation .......ccccceeeiiiiieiiiicciee e ... 39
2. S’engager dans le dialogue avec les différents partenaires de notre formation........cccoccveeeviiieiiiiieiiieecsiieeeens 40
3. Définir des cadres et des objectifs concrets de formation ........ccceeeceere e 41
4. Pers@VErer dans 12 VOCATION. ......ciiiiieeeieeeesee et e st e e se e st e et e steesteesse e e seesseeesseeseesnseesseesnseenseesnseensessnseensnesnsenne 41



IIl. UACCOMPAGNEMENT FRATERNEL .....vvveeiieeeiieeeciee e
IV. LE PRIEURE, MILIEU IMMEDIAT DE NOTRE FORMATION
1. Le prieuré comme « communauté formatrice »..

2. Lacroissance de 1a COMMUNAULE.........coiuiiiiieriee ittt ettt st st e st e bt e satesabeesbe e st eesbtesabeesbaesabeesaeesaseenanens
3. L’engagement de la communauté dans 12 formation ........cccceeceeiiercieiie s 42
V. LE ROLE DES AUTORITES .....ovuitiieisitieessetsee s ssssssesssssssesssss s sssse st sse s st st st sssssssesssssssessesssssssassssesssssssansns 43
O N o [N [V I T 11U | PP PTTPP 43
2. LerOle du Pricur PrOVINCIAl......c.iii ettt e et e e st e e s bt ee e s ataeeebbeeesabaeesbseeasssaeesbbeesastaaesnssens 43
3. Lerdle du responsable provincial et du Responsable général de la formation.........ccceeceeveercieceecce e 44
L I 1Y U =T o =T o USRS 44
VI. ACCOMPAGNEMENT SPIRITUEL ET SACRAMENTEL ...c.uvtiiuiiiieiiieetteniee et st et e siteeveesatessbeesaeeebeesanesaneenaeesnnees 44
1. L'accompagnemeEnt SPITTTUET .....eiiiuiiiiiiieieiiee ettt ee ettt e et e e e rte e e e s b e e e sbbee e s sbaeessabeeesabaeeensbaeesnsseesnntaaesnssens 44
2. LB CONTOSSBUN ..ceiteetieeteette ettt ettt ettt e bt s at e et esat e s be e s st e et e e sab e e bt e saeesabe e st e enbeeshbesabeenbeesabeenhteeabeenbaenabeens 45
VIL LEGLISE ovoveieetieeisetsie st sseset st sttt s st s s sse bt s st s b0 bbb bbb bbb bbbt 45
1. L’accompagnemMEnt de PEGIISE .....oviviviveveeeeeieceieeteteee et sa sttt ss s sae sttt ss s s sssesteteses s s s sssseetesssssssaeas 45
2. Lacommunion ecclésiale et le partage des JONS .........ccciiiiiiiiieeiiie ettt sre e e s iae e e sbe e e sebaeessabaeesnnaes 45
VI, LAVIERGE MARIE ET LES SAINTS ...ttt ettt ettt sttt e e et e e sabe e e e bt e e e saba e e smbeesannneeeas 46

3° SECTION : ASPECTS SPECIFIQUES DE LA FORMATION INITIALE ...........ccc....... 47

Chapitre 5 : LES ORIENTATIONS SPECIFIQUES DE LA FORMATION INITIALE ...ooveveveeeeeeeeeeeeeeeenas 48
I. LES OBJECTIFS DE CROISSANCE DES FRERES EN FORMATION INITIALE
1. Découvrir la vocation de Frere de Saint-Jean ......cccccceeveveeencieeeenineenn,
2. Etablir les fondamentaux d’une vie consacrée....
3. Initier un chemin de formation permanente...
4. Prendre le chemin du discernement ...
ll. DEVELOPPER UNE PEDAGOGIE ADAPTEE

1. Mettre en ceuvre une éducation pour personne adulte et responsable........cccceccviiiiiiiiiciie e, 49
2. Sappuyer sur la sagesse de I'Eglise et les outils du monde coNteMPOraiN .........ccvevevevererreeeeeeeesieeeeeeeeeeeeeenas 49
3. Enseigner dans une démarche de recherche de la vérité et de sagesse de Vie.......cccvveeceereercieeseecceesee e 50
4. Accompagner chagque personne dans Une vie COMMUNAULAITE ......ceveeecueereerieeesereseeseeeseeseesseeesseessseesseesseens 50
l1Il. PROPOSER UNE FORMATION PROGRESSIVE ET PERSONNALISEE........cuiviveverereieeeeeeetetesesesessesssseesesesesesesesesnanaesenes 50
IV. VERIFIER LES APTITUDES : LES ADMISSIONS ......ovuiteeeeeteteteretesseseseesetesesesesesessasassesesesesessssssssssesesesesssssssssssesesesssns 51

Chapitre 6 : LE ROLE ESSENTIEL DES FORMATEURS

I. CEQU’ON ATTEND D'UN FORMATEUR ... .utiiiitie ettt eetee e ettt e ettt e e ette e e e te e e e etteeeeateeeesaeeesaseeeesaeesansaeeesseseensesaesenaaas
IO 1= o o Ty T ol T (T ' T 1 =T | USSR
2. La nomMination des FOrMAtEUIS .....c.ciiiiiiieeiiete ettt sttt sat et e st e st e sbe e st e e s bt e sabeesbaesabeenbeesaseenanens
3. La préparation des fOrMAtBUIS ......cccciii ittt et e et e ea e et e e e s ta e e e sabeeesabaeessteeessbseesasseesansaeennnne
4. Laformation continue des fOrMAtEUIS........ccueiiieeiierie e ee et ee e ee e ste e st e s e e s seeeteesnseeseesnaeenneenns
LT 0 T=Yo T o] (o oq T Y AR U] o =T Y7 Y[ o S
II. QUI SONT LES FORMATEURS ? ..ciiiiiiiiieieiteeeiiee e ettt e sttt e ee e e e etbeeesabaeaesabeeesabaeesasteesantaeeassaeesssaeeansseesessaeesnsseesansseanns 54
1. Le prieur de la maison de fOrMatioNn .......ciiciii ittt e e e s be e e s bt e e e stae e eabeeesbaeeenreas 54
2. Les péres-maitres, [eurs assistants €t 1€ SOCIUS........cccuviiiiiiiiiiiieieiie ettt e st e b e e sbae e s saaeeesnanas 54
3. Le responsable [0Cal deS BLUAES ........cciiiieiiieeeeee ettt e et e et e s e eare e s st e snteesneeenseesseesnseenneennees 55
4. Les acCoOMPAGNATEUNS SPITTEUBIS.....cciuieeiiesteerieeieeste et e ste et e steeeteese e e st e ssee s teesseeenseesseesnseesseesnsesaseeanseessnesnsennn 55
D LES AULIES FOMMIATEUIS .. ettt ettt et ettt e bt e st e e bt e s it e e bt e s ate e beesabeenbeeshbeenbeesabeenbaesasesnbeenanes 56
l1l. LES EQUIPES DE FORMATEURS ET LEUR COOPERATION INTERNE... e 56
1. Lacomposition de I'équipe de formateurs.........cccccceevevernennes S 56
2. Lacoopération dans I'équipe des formateurs et eeeeteeaeeeteeaeeeteeaee st eareeateenteenaeanreennen 56
3. Larépartition des différents domaines d’accompPagnemMENt.........cccviiiiiiiiiiiiieciiie e e 57
a) L’animation spirituelle de la communauté de formation...... v 57
b) Le suivi de 1a formation QPOSTOLIQUE ............cccuueeeeiueeeeiiieeeciiee ettt ee et esite e st e e st e e s s aeaesssaeesseas 57
c) Le domaine de 1a fOrmation RUMQINE ...............oecueeeeeeeiiesieeseesie et ese et s e e eeesateetaesstassseenseesseenseeenees 58
4. LeS FEUNIONS 08 FOMMATEUIS ... uieieiieiieeieeteerte ettt e et et e et s et e st eesseeeteessee e aeeaeesnseesseesnseeseesnseeaseesnseensnesnseenns 58
5. Etablir des réglements pour chaque maison de fOrMation ...........cccveveveuieieiieiiiieeeeeeeeeeeeee s 58
IV. LES INTERVENANTS EXTERIEURS OU QUI NE SONT PAS FORMATEURS ......ooviviviuieiiiieteteeeeeeieeeesssete s eeaeas 58
1. Lesenseignants et tULEUrS POUN [€5 ELUES ......ccuiecueeiieeiiecie ettt et e et e et e s teesreesteesseesaeesseesneeeneens 58
2. Les différents intervenants extérieurs en maison de formation .........ccceeeveceerieeiiesie e 59
3. L'importance des laics et spécialement des fEMMES .......ccciiiiiiiiiiiiiice e e 59

242



DEUXIEME PARTIE : LES DYNAMIQUES DE LA FORMATION.........c.ccceeveevrueene 60

INTRODUCTION DE LA 28 PARTIE. ... e e 61
1. Visée de cette partie et Valeur PreSCriPtiVe ... i i ettt et s e s teesaeesteesseesaeesseesneeenneens 61
2. GUIOE B IBCTUIE ...ttt h et bt et h e s he et e e bt e bt s bt et e sbeea b e beeb e e st e e ae e b e sbee e e sbeenbenbeennensean 61

1" SECTION : DYNAMIQUES FONDAMENTALES DE FORMATION...................... 62

Chapitre 7 : FORMATION SPIRITUELLE ........uuuiiiiiee i eciiieeee e eeecrreee e e e e eeentreee e e e e s esannre e e e e e e e eeannrneeees 63

I.  MENER UNE VIE AVEC LE CHRIST DANS L'ESPRIT ....vtiiiitiiiiiieeciite ettt e ettt e esveeessiteeesitaeesvveessntaessssesesabaeesnssaasnnsneens 63

IO ] o T =T ol 1T @ Y ) SRR 63

a) S€ rapproCher du CALISE PAL 10 fOl........cuueeeeeseeeieeeieee ettt st stee s e e esta et esstaestaessaeesseensnanneenns 63

b) Acquérir I’humilité en se reconnaissant créature PECheresse et SAUVEE .............cccueeevveeesireeesiieressiinaeninns 63

c) Prendre [e Chemin de I'INTEIIONTtE . ..........ccuuieeeuieeeeieeeeeit ettt e e et e et e e e ta e e s tta e e ssbeasasssaessseas 64

d) APPrendre A VIVre daNS 'OFGISON. ............eecuveeeeeeieesieeeeeseeeteestte et teestaestaesste e e esssasseesssasasessssnssnenseens 64

e) Participer a la priére et au sacerdoce du Christ..... veerenn. 65

2. Apprendre a mener une vie dans I'ESprit ........ccccueeeneen. revreennn B5

a) Apprendre a se laisser faire par I'Esprit.. .. 65

b) Coopérer a l'ceuvre de 10 grace ..........coueeecueeeecviviesciiieeciieeesivseesnnn vereeennn 66

c) Se laisser habituellement conduire par I’Esprit (dons et charismes) .. ..66

d) Participer & 1a vie et G 10 MISSION A VEGISE.............covereresireseeeeeeeeesesesesessesesssesssssssssssesesssssassssssssssas 67

Il. APPRENDRE A NOURRIR SA VIE SPIRITUELLE .....c.cuiuiiieiititeeeeceee et ettt teeeesasesststeaesessassesssesesesessas st ssesesesessssasasssssenas 67

1. Nourrir sa relation @VEC 18 CRIIST ...couiiiiiiiie ittt ettt ettt ettt s bt e st eteesheesabeessaesabeesaeesnbeesanesabeenne 67

a) oo (e (=3 D T=1 BTSSRSO UPP 67

b) Liturgie des NEUIeS €t EUCHGIISTIO. ...........cccvereeeceeseieeeestiae st estte e e estteeta e st e sseesseesssaeaseasseenseasasaeaseenases 68

c) PrI€re CONEINUEIIE ...ttt e et e e ettt et e et e e b e e e st e e teeessesbeeessasaseeataseaseanssessesnses 69

2. Discerner et accomplir 1a VOIONTE & DIBU.......ccccuiiiiiiiiiiiiieciee ettt e et e s esab e e s s ta e e s aaee e sabaeessbaaeesnseas 69

3. Seformer par la lecture et a théologie spPiritUeles.........cccuiiiiiiiiiiiiic e 70

4. S’unir au Christ par la voie des conseils EVaNGEIIGUES ........cccuiecuierieeiiecieerie e see e e e e e esee e e snaeens 70

5. Reconnaitre 1€ ChriSt €N NOS fIEIES ....c..iiieeiieeiiecie ettt e et se e e te e s sae e ste e sraeeaseesneeenseesnseenseessaesnsaenneeenees 70

6. S'UNir AU Christ dans 12 MISSION ..ciiuiiiiieiieeieeeece ettt sttt et e sae e st et e sateesbbesabeesbaesabeenaeesaees 71

IIl. PRATIQUER LES EXERCICES DE LA VIE SPIRITUELLE .....vvtiiiiieiiiiiee e eeriiieeee e ssiittee e s s ssivraee e e sssaavaeesessssesaneeesssnnsnsnnens 71

IO o o 4 T T = ol =T =T 11 Y g Vo SRR 71

W < ¥ =L e = L 1Yo Y] USSP 72

3. S’exercer au combat spirituel et au discernement des esprits.. e ———— 73

4.  Pratiquer [a miséricorde .......ccocvivieiiniieeeiiie s v 73

5. S’appuyer sur I'accompagnement spirituel .. o 74

IV. PORTER DU FRUIT QUI DEMEURE..........uuvuvevernrerennnnns ... 74

1. Unifier sa vie autour du mystere pascal du ChEiSt.......cccevieeciieiie e e e e eeesnaeens 74

2. Atteindre une maturité spirituelle et porter du fruit POUr VEGIISE ........cevevivieieiriieieeeeeeeeeeeeeeeeee e 75

3. SE CONSACTEr @ DIBU PAI IMANI€ ....uviiiiiiieeciiiieeiiee ettt e et e ettt e e tte e et e e e sbaeeeeateeeasbseeessbaeesabaeaanssseesssseesasseesansneannnne 75

4. Tendre vers la sainteté et e retoUr du CHIISt.......ccc.ii e e et e s e e sneesnaeenreeens 75

Chapitre 8 : FORMATION HUMAINE.......cccoitiiiitieeeciieee e e et e e este e e esaae e e ssareeeessseeessnnreeeesnnseees

I. CROITRE COMME PERSONNE AUTONOME ET ADULTE

1. Apprendre a se connaitre
2. Batir une saine confiance en soi et développer une juste estime de soi
T X1 =T ol P IR U

4.  Croitre en autonoMie PEISONNEIIE .....c.eieceieeeeeeee e e e e et se e e e s e e teeseeesseesseeenseesneeenseessnesnseenns
Il S’ENGAGER DANS LE TRAVAIL ...uvtetiesteeeteeteeteesete et esteesteesseeenseesseesssesseessseesseessssanseesssesnseessssansessseesseenseesnseessenn
1. Assumer la discipline du travail COMME CONSACIE .......cccuuiiiiiiiieiiie et ccree e sre e s srae e s seb e e e s ba e e ssataesenaaee s
2. Développer une bonne capacité de travail.......cceeeciiiiiiiiiiiie s e
R R 0 1<V [o T o oY= e (Y ooy Yo 1< =T T XS
4. Apprendre A travailler aVEC 0 AULIES ......iccuiieieecieee et e e e et esee e e s e e teesseesseesseeenseesnseenseessnesseanns
5. Travailler de Mani€re EQUILIDIEE. ......c.uiiiiii i e e e st e e st e e e e bt e e ssabeeestaeeenne
l1l. DEVELOPPER UNE MATURITE EMOTIONNELLE, SEXUELLE ET RELATIONNELLE........ovevevererereeeeeeceeeeteteres s 81
1. EdUQUEN 58 ViE BMOTIONNEIIE .......ceeeivveveeeececececte ettt sttt sttt s s sttt ss s s s s snsseeteaesesasaeas 81
2. Donner sa juste Place @12 SEXUANIE..........cccieiieeie ettt ee et e et e st e b e e sra e e teenneeeaeennee s 82

243



a) Cultiver l'intégrité de sa personne...... vrerenn 82

b) Apprivoiser et assumer sa sexualité ... ... 82
c) S’ouvrir a la fécondité ..................... ..83
3. Développer une maturité relationNNelle .........c.eioiiiiieiiiiice e e e e e sba e e s aaeeeeane 83
a) Accepter son identité et intégrer I'QILErite SEXUCIIE. ...........oocuerieeseeeeeeeeeeeseeee e e se s 83
b) DEvelopper des relations CRGSTES...........c.eccuveeieeciesieeeeesie et esteseeestteste e st e s e esseestaeaseesseenseesseeasesnnses 84
c) SEIVir €t S€ AONNEI SOI-MEME........ccc.veeeeiiieeeiiseeiie e te e et e ettt e ettt e e e ta e e sttt e e ssesessssaasssseeesssssesastaasassaaens 85
IV. MURIR SA RELATION AU GROUPE .......ourvivetivereeeeeceeeeteteseteses st sasassetese st eses s asassesesesesessssasassesesesesessssssssassesesassanns 85
1. Acquérir les vertus relationnelles €1 SOCIAIES .......iccueeiiieiieeieee e e s ae e e seeenneeens 85
2. APPrendre @ VIVI BN BrOUPE......eeiueereeeteeeuteesteessteesseesseeesseessseanseessesssessseesseesseseseessesssesssesanseessessssessseesssesssess 85
3. Développer de justes relations avec sa famille..........cccviiiiiiiiiiiice e e 86
4. Connaitre sa culture et apprendre a vivre I'interculturalité ...........cocvieiiiiiiiiiiice e 86
V. PRENDRE SOIN DE SON EQUILIBRE DE VIE.........oeiurrererereresessssesesesesesesesesessssssesesesessssssssssssesesesesessssssssssssesesesesases
Yl 44 =TT =T T =T T e o =SSR
2. Cultiver son EqUIlIDIe PSYCNIGUE......ccuiiciieeiieie ettt te e et e e te e s e e aeesseeerteesseeenseesseesnseesneesnseenseean
3. Intégrerla vie intelleCtUelle €t CUITUIEIIE......cc.uiiiiiiie e e et e e tb e e sbae e sbaeaeans
A, CUILIVET 12 JOIE U8 VIVIE c..ueiiiiiiiie ittt ettt e s e e ettt e e et et e e aa e e e s abae e e btee e staeeessbeeeasbaeeansseeessbaeessseaennsaeeans
VI. FORMER SA LIBERTE ET SUIVRE LA VOIX DE SA CONSCIENCE...
1. Travailler a devenir [Ibre.......ccceevveeceevee e
2. Assumer la responsabilité de ses actes ........
3. Former sa CONSCIeNCe .......ccccveerrvreeesineene
VII. ACQUERIR UNE SAGESSE DE VIE ...
1. APPrendre de I'"EXPEIIEINCE ....ccueiiiieieeeieesee st et e ste e e e see e tee s ee s teessae e seesseeesseesseeesseesseeanseeseesnseenseeanseessnesseenes
2. Mdrir ses représentations de I'homMmMeE €t de [ VIE .....cc.eeviiecieeieee et
3. Intégrer 1a fragilit et 1a faibIESSE ..ccccuuii i et e e st e e et b e e e eabeeestaeeeane
A, ACQUETIT UNE SETENITE A ISP c.uviiiiiiiiiiiiiie ettt e e e e e e e e e sta e e e e abe e e sbaeeesabaeesbbeessssaaessseaaas
Chapitre 9 : FORMATION INTELLECTUELLE .....cevieeieeiiiee ettt e e e e e eeentreee e e e e e eeinnre e e e e e e e eennnnaeees 93
I.  CONSACRER SON INTELLIGENCE A DIEU. .93
1. Centrer SON iNTEIIIZENCE SUM DIBU ..eccueieiieceeeeieeeieeecieestte st esteeste et esste e seessaeeseesseeeseesseeenseesseesnsaessseenseesseesnsenns 93
2. Convertir son intelligence au Christ SAZESSE 0@ DIBU ....cccuiiiiciiiiiiiiicciiie ettt e e e e servee s s aaeeeenes 93
3. Désirer1a sagesse don dU SAiNt-ESPrit........cciiiiiiiiiiiiiiie ettt s e s e e sebbeeesatae e ebbeeesabaeessaeaenans 94
4. Chercher |2 VEITE €N tOULE ChOSE ....ueieiieeiececeeee ettt et et e e s e s e e s seeeteesnaeeseessnesnseenns 94
1. S'INVESTIR DANS LETUDE .....vvviiiecececeete et see ettt e sttt st et sasasasseses et sssasasssestasessssssanssassstetssssssasanes 95
1. S’étonner devant le réel et se laisser iINtErroger PAr Ui ......ccveceeeieeeie et re e e seae e 95
2. Se mettre en recherche et acquérir des moeurs de travailleUur............ccueiieiiieeiiie e 95
3. Apprendre a écouter et @ PENSEr aVEC A AULIES ......uiiiiiiiiiiieeiiteeeiiee ettt e esiteeeste e e stbeeesbaeessabeeessbeeesssseaessseeesnns 96
4. Sinvestir dans des Projets d' ETUE.......c.icceirie it et e et e s e e te e s e sseesseeeteesneeeteessneenreenns 97
IIl. SENGAGER DANS LE DIALOGUE ENTRE LA FOI ET LA RAISON.......otiiiiiiieieeeteeieesteeteeseeeeteesseeeveesseesneeenseesnseeenas 97
1. Travailler a I'acquisition de la science théologique et de la science philosophique ........ccccccvieiiiiiiiiieiiciieecnen. 97
a) Découvrir la théologie comme écoute et proclamation de la Parole de Dieu.................ccccoeeeevuveeeiunnannns 98
b) Découvrir la philosophie comme recherche du « qu’est-ce ? » et du « pourquoi ? » des choses.............. 98
c) Apprendre a I'école de maitres
2. Faire dialoguer la foi et la raison .

3. Servir I'Eglise par un apostolat de formation humame et chret|enne ....... 99
IV. CHERCHER LA VERITE EN VUE DE LA CHARITE ......ovuitiuetetetetetee ettt et eses s aeseseseses s s nasaesesesesnas 100
1. Intégrer la dimension intellectuelle au développement de sa PErSONNE ........cceevieecieereeriieesee e

2. Travailler a la cohérence de vie.........ccceeueneen.

3. Etudier pour mieux garder la Parole de Dieu

4. Edifier la vie communautaire autour du dialogue fraternel et de la recherche commune de la vérité............ 101
5. Servir I'évangélisation du monde et de 12 CURUIE ........cceveiiiiii e e 101

2¢ SECTION : DYNAMIQUES DE FORMATION A LA VIE CONSACREE.................. 103

Chapitre 10 : FORMATION AUX VEEUX.....cuvitieiiiieeeeiiteeeeitteeeeitteeesstteesssvaee s esasaeeessnsteesennsenesennnens 104
I.  ENTRER DANS UNE DYNAMIQUE DE CONSECRATION ....cuoveviviviieeeeereetetesesesesesseasesaesesesesesesssssssssesesesssssssssasassesenes 104

1. Se consacrer a Dieu en réponse @ SON APPEI .iiiiuiiiiiiiii it et e e e sata e e aaaes 104

a) Répondre a I'appel du Christ de [Ui dONNET SA VI ........c.eeceeecuieeieeieesieeceesieeeeeeeseeseeseaeseesiaeseanns 104

b) Renoncer a S0i-MEMe POUF SUIVIE 1@ CRLISE ............cceeeeeeeieeiieeieesieestie et estestaeseeseestaessaesseesaaesseenns 104

c) Donner sa Parole €t Y reSter fille ..........cuuuuiuueeeirieeesiieesiiee et e st se e s te ettt e e stae e s ssseesstsasasssaesnans 105



2. Prendre la forme de vie du Christ.........cccceeeeiiiieiiieecee e,

a) Se laisser configurer au Christ chaste, pauvre et obéissant
b) Se mettre a I’écoute de I’Esprit-Saint qui nous indique la voie quotidienne de notre consécration ....... 105
c) Vivre 185 VOBUX €N COMMUNGULE .........cccuveeeeiiieeiiiseeiiieeeieaeestteeesteeeete e e st e e e ststeessasasasseseessaasastnasssseas 105
3. SEIVIF VEGIISE PAF 185 VOBUX ...vuveveeeieieceeeeteeeteeseseetsecae et ss et ssesases st et ss st s sssesssestssesssss s sassssstetetesssssssssasensasasans 106
a) S’appuyer sur I'Eglise qui donne le cadre de NOtre CONSECIALION. .............coovevveereeeereeeresesssesiesesnanes 106
b) Servir I'Eglise par sa consécration en étant SigNe du CAFISt...............cccooveveeeeeeeveeeieisisereeseseresessessnans 106
[l LA FORMATION AU VCEU DE CHASTETE ...ooviviveviitiectetetete et et et eeeasae et ettt sesaste st se s sssssasasasaetesesess s ssssansesesessanns 107
1. Accueillir le veeu de chasteté comme un appel constant et une mission au quotidien........c.cccecceeveeerceereennee. 107
2. Mettre Dieu au centre de sa vie affective et s’engager dans le célibat..........cccovvvreieecience e 107
3. S'appuyer SUr 1a VErtU de ChasteLe ........cccuiiiiiiiiiciiee ettt et e e s ba e e s eate e e satae e eabeeesabaeassbeaens 108
A, S€ AONNET AVEC UN COBUT PUT ..uviieiuteeeaitreeesirteesisseeessseesssseeessesssssssesssssessssesssssssessssesssssssessssssssssssssssesssssssssnsnees 108
5. Développer une chastet@ INTEGIAle .......cccuiiiiiiiiiiiie et e e e st e e et e e s abeeesabaeeenabeeeas 109
a) CRASEELE @1 FEIATLION G DICU......ec..eeeeeeeeeeeee et eeeeeee et e e ettt e ettt e e et e e et e eesaaeeatsaeeessseeasssaeasssaeanes 109
b) ChasStete et Vie COMMUNQUEGITE ............cccueeeeeeeeeeeieeeeeieeeeteeeeteeeesteaeaetaaeeeseaesssaaaeasssaesssseeessseaeasssaaeaaes 110
c) ChaStete €t rECNEICRE U@ VEIItE............oeeeeieeeeiiieeeieeeeeiee e ece e et e e te e et e e e as e s s taa e s sseeestsasassaeennns 110
d) CRASEELE @ QPOSEOIAL .......cc.vveeeeeeeeteecteeee et ee et e e e tte ettt e e e st e e te e et e easseesteeassessesssesasesassseassansseaans 110
e) La chasteté et les autres veeux........ e eee e teeeeeeeeeiteeeiitseeeiseeeeiseeesibeeeateeeeibaeeateaeaitraaans 111
l1l. LA FORMATION AU VCEU DE PAUVRETE.......cccevvnee. e eeeeeeeeaeeeeeee e e —reeee e e e rareeeeeaaannrreeeeeaas 111
1. Trouver notre richesse dans la pauvreté du Christ.......... et e e e e et e e —ee e e —e e e —ee e s beeeeabaeeentaeeaares 111
2. Développer le sens du travail et de la responsabilité....... et e e et e e e e e e —e e e teeeabeeeeaaaeeataeaanares 112
3. Choisir la sobriété et la modération . ettt s sare s 112
B 0 TV o) oo T= gl T =T e [N N o T =S 112
5. Accepter e manque et 1a déPeNTANCE ......oivii i eceecie e re et te e sree et e et e et essteesaeessaeesseesnseeseesneeenseenns 113
6. FOrmMEr 1€ diSCEIMEMENT .....eiiiiiieeiteete ettt ettt sit e st e s bt et esatesabeesbeesateesbeesaseebaesabesbeesnbeenbaesaseenne 114
7. FOrmer 3 1a geStiON ECONOMIGUE ....cccuuiiiiiieeiitieeeeiteeeittee e et e e etaeeesbeeesbbeeesataeeesbeaesabeeeessseesssseessseeenssaeesnsseeans 114
IV. LA FORMATION AU VCEU D’OBEISSANCE. .......cocvivieieieeeeteteeseseiesesessesesesesssssesessssssesasssssssssasssssssssssssssssssssssssssssssssens 115
1. Développer une obéissance INTEMEUIE @ DIBU......ccceereerrieerieeeeseesteeseeeteeseeeseesseessee e seesseeenseesseeeseesseesses 115
2. Seformer au respect des divers domaines d’aUtorite..........cccuiiiiiiiiiiiiiiciie e e 115
3. Former 'autonomie e 12 PEISONNE .....cccuiiiiiiieeciiee ettt ertee et e et e e s ta e e e sab e e e s bbe e s abeeessbaeeeabeeesabaeasnsseaens 116
4. Entrer dans un discernement spirituel aVec I'aULONItE .........cviiiiiiiiiiiie e 117
5. Coopérer au chapitre conventuel et pratiquer [a cOlEgIalité...........cveveeriiriiieieeece e 117
Chapitre 11 : FORMATION COMMUNAUTAIRE .....ccciititieiite ettt erree et e s e e vee e e e 119
[ DEVENIR € FRERES  w.oeuucvvtieiteesececte et et st s e ettt st s s sasaststet st st st assssstasasas st asasaseseesesesassssasssesestesessssnsssnes 119
1. Recevoir ses freres de Dieu et marcher ensemble vers [a SaiNteté ........ccoveerieiiiiniieneeniceeeeeeeee e 119
2. S'intéresser a ses fréres et [eur donNer de '@SPACE .....covuiiiiiiiiiiiiie et e e e erre e e aae e 120
3. Partager avec ses freres et Savoir PArler de SO ......iiciirieecieerie et e see e ee e e s e ste e s e ereesreeeseesnneens 120
4. Se rendre disponible dans le service et le SOUtIEN MULUE .......c.cocveriieeriieciee e 120
5. Reconnaitre ensemble ce qui nous a blessés et avancer dans une relation réconciliée ............cccecvveeeeiveeennnen. 121
[l. TROUVER SA PLACE DANS LA COMMUNAUTE ........ooviurtetereteteteeesteete et esessasasae st sessssssassesesesessssssasassesesesanas 121
1. Connaitre sa maniere d’entrer en relation avec |8 BrOUPE.......c.eeveevieeeiieree et eees 121
2. S'intégrer au groupe et savoir tenir sa place dans 1a COMMUNAULE ...........ccceeererriieiienie e 122
3.  Mettre ses talents au service de 1a COMMUNAULE..........ccceeecieerieiieerieee et ete e ee e e e saeeseeeeseesseeenseesnneens 122
Ill. CONSTRUIRE LA VIE COMMUNAUTAIRE......ccccovveennen PP PPTPTN 123
1. Accueillir le don de la vie communautaire.......... e ettt ettt e s be et e et e e sateebeenaaenn 123
2. Construire ensemble la communauté du prieuré............ ettt eteeeeea—ee ee e e anteeaeeaateeaeeateenreenaeans 123
a) Définir les valeurs COMMUNES QU PrIGUIE ............c.vecueeeeeeseeeiiiesieseieesiesteeseestaesseesstaessaessaesseessaasaseenns 123
b) Définir les fonctionN@MENTS AU PrIUIE .............ceeecveeeeeiieeiiiieeesiieeeeittessteeee e e estsaestaseesssesesssaasssasasnans 124
3. S’engager personnellement dans la construction du cadre COmMmMUNAULAITe ......cveeevvieeriieeeriiee e, 124
a) S’engager dans les services et la construction d’un environnement POrteur .............cc.ccueevveevvesvvercunnnne 124
b) Bdtir un cadre joyeux et riche €N RUMGNILE ............c..eecueeeeeecieeieeeeee e eseesteeste s e et essaesseesaasaseenns 125
4. S'engager dans le travail de 1a COMMUNAULE ........ccoiecieiiieieceeee et e e e sre e s e e sraesnaeenseeeneean 125
a) S/ INVESEIr AONS [0 IEUIGIE c...vveeiveeeeeee et et e e et e e et e e et e e et e e st s e s ssseaesssaesastsasaaseeas 125
b) S’investir dans le travail intellectuel COMMUNQUEQITE ............ccoeeecveeesiiiieeiiieesiiieeesieeesciieeeeieaesisaaesiaes 125
c) S’investir dans 10 MiSSION AU PIIEUIE ..........cc.ueecueeeeeeeeeeeeeese et ese et e stesse e ste e e e sstessseesseeesaesseeenses 126
5. S'insérer dans I'hiStoire AU PriEUIE..........ueiiiieeiieceerie et esee et e et e s te et eeae e teessaeeseessaeeseesnseenseesseesseanns 126
a) CONNGTEre I'RIStOIIre QU PIIGUIE ............veeeeeieeeeieie et et e s e e ettt e e st e e e te e e seaesstsassataeesssessssteasssssaannns 126
b) Prendre sa place dans I’histoire présente du PriQUre ..............cccueeeeviveeeciveeesiieeeesiiseesiiieesisieessiissssisseeenns 127
IV. SE FORMER A LA GOUVERNANCE ......cuvivititeteteeccecectete ettt sasastetetes st st ssasesastesesesssesasssassstssesssssssssssnsssssessssssaees 128
1. Connaitre les Institutions de la Congrégation ety prendre Part .....c..ccecveveereeeseesieeree e 128
2. Prendre part au Chapitre CONVENTUEL ........cccuiiiiiiiii ettt eetes ettt e tee e et e e e s e e e s sbbeeesataeeebbeeessbaeassaaaasnns 128

245



3. Apprendre a mener un groupe et a pratiquer la subsidiarité.............
V. ASSUMER DES CHARGES D’AUTORITE AU SEIN DE LA CONGREGATION...
1. Formation permanente des prieurs........cccccveeerveeeecvveeennen.

2. Formation des fréres qui sont prieurs pour la premiere fois.......ooiiiiieiiiie e
3. FOrmation des PriEUrs PrOVINCIAUX ...c..eiiiueeeiiieeieiteeeitte sttt e et e st e e s eabeeesabte e e sabeeesabteesaabeeesabeeesnbeeesaseeesnsseeens
VI. DEVENIR DES HOMMES DE COMMUNION .....oitiiiiiiiiteiee ettt e e s et e e e s e ee e e s e snnee e e e e e sannneeeeeeeesnnnseeeesesannnnne
1. Vivre une spiritualité de COMMUNION ....iiiiiiiiiiiee et stee et e e e sb e e s bt e e e sstaeestaeeesabeeessbaeeesneas
2. Batir la communion au sein de la Famille Saint-JEan......coceiiiiiiiiinieeeeee e
3. Devenir signe de COMMUNION POUF PEGIISE........ovovureiverereeeeeieeeeeeeeteteeeseese e sesee ettt eseses sttt sssss s s asaseesens
4. Etre artisan du projet divin de communion POUr 1€ MONAE ......c.oveveveveveeieiereeteee et eseeeete et essaeaeeenas
Chapitre 12 : FORMATION APOSTOLIQUE......
I. COMMUNIER AU CCEUR DU CHRIST APOTRE
1. Participer a la compassion du ChriSt BON PaStBUI .......ccccuiiiiiiiieiiiiieciieeeteeesiee e eeiveeesvee e e siaee e sbeeessbeessataeesnnes 134
2. Participer au Z€1e dU ChIiSt APOTIE ... .ccccuiiiiiiieieiiee ettt et e st e e e e s taeeestbeeesabeeessbbeesastaeeesseeessbaeaassaasnnns 134
3. Intercéder avec le Christ Grand-PIEIre........cccvecuieiierieeeesee et ste e e stee e e et e et e e eeessae e seessaeesseesnseeseesnsensennns 135
[, SERVIR L'EGLISE DANS SA MISSION ...uviviviviiieiereieetetesesstsssssessssssesesessssssssassesesasssssasssassssssssasssssssssssssssssssssssens 135
1. ReCevoir NOtre MISSION e EGIISE .......cevivieiiiiieieeeeeeiececee ettt ettt ettt ettt ss st et s st eeeses s s st et esenens 135
2. Prendre Une attitude 08 SEIVITEUN ...c..iiiiiiiieeerteete ettt sttt sbe e st e et e e sab e sbeesatesbeenaeeennes 135
3. Se former pour assurer Un Service qUAlIfi@..........cciiriiiiieeee e e et eeenneens 136
4.  Apprendre 3 COOPErer et 3 « SENtIr AVEC VEGIISE M ...c.vivivveeeeeieieeteeeeeeeeeeeseceeee et eeses s sassetetesssss st ssessasseasaenas 136
ll. TRANSMETTRE AUX AUTRES CE QUE NOUS AVONS CONTEMPLE ... e 137
1. Se laisser évangéliser soi-méme et témoigner de ce que nous avons vu. e ——— 137
2. Seformer al’accompagnement, I’enseignement et la prédication.......... e ———— 137
a) S€ fOrmer G I'GCCOMPAGNEMENT ........cceeeeeeeeeieeeeeee et e et ste et e s tte et e st e s sse e s eesta e st e sseenseesaseeaseennses 137
b) Se former a la prédication... e e — e e e e et e e n— e e et e eataaeatraeaas 138
c) S€ fOrmMer G '€NS@IGNEMENT ........ccccuveeeeiieeeiie ettt e st e e et e et e e et e e ettt e e et s e s ttaassastaesassaesasssasasseas 139
3. Sesoucier de ceux qui ont SOIf de FOrMAatioN ......ccviiiiiiiiiieee e e rre e e saaee s 139
4. Apprendre a éveiller et @ acCOMPAGNEr 185 VOCATIONS ...cuviereiieieeriieiieesee et e seeeee et esee e eseeesseesraeesreesseeeeeas 140
5. Apprendre a étre apbtre avec nos fréres et a témoigner par notre communion fraternelle.........cccccveeveennen.. 140
IV. SERVIR LES COMMUNAUTES CHRETIENNES ....cvviuieieitetetereteteeseeessesesetesesesesesastesesesesesesssssssssaesesesessssssssssesesesesanes 141
1. Apprendre a transmettre les éléments essentiels de la vie Chrétienne .........cccoeecveeiiiiieciie e 141
2. Se mettre a I'écoute des besoins des personnes et des communautés qUE NOUS SEIVONS .......ceeveereeereerieeenns 141
3. Promouvoir [€s doNns €1 18S CRAISIMES .......eiiuiieiiecieriecees et e e e e et e e eeesrte e neessaeesseesnseeseesneeeseenns 142
4. Etre attentif aux jeunes, aux couples, aux familles, AUX NECESSILEUX ......ceeviiieereeeirereeeiee et 143
a) ELrE QULENTIF QUX JEUNES ...ttt ettt ettt e as sttt et e s s sasas s st stnasanns 143
b) Etre attentif QUX COUPIES € QUX FOMUIIES ............coveveeeereeeeerieteeeeeeeeeeteteteess sttt essesssasasesses s 143
c) ELrE QHEENTIL QUX PAUVIES.......vcveeeeeeeveeeeeeeeeeeeeeievevevasasasasasisietetessssasassssssstsssssssasassssssssssasasasassssssssssasasanes 143
5. ApPPrendre @ aNIMET UN BIOUDE ...cciueecueereeriteeeseeaseesseesseesseesseesseeasseesseesssesssesssssessesssssesseessassssesssssessessssssssesnns 144
V. FORMER SON DISCERNEMENT APOSTOLIQUE.....c..uiiiiiiiiiiiie ittt ettt e e 144
1. Mdrir son jugement pastoral ettt e e et e e ——e e e —ee e —aeeabaeeaebeeeataeeaaaeas 144
2. Apprendre a discerner les missions ou les orientations apoStOlIQUES.........ccuvereeriierriencieeree e e 145
a) EXQMUNEE 10 STEUGLION ...ttt et e e et e ettt e e ettt e e e et e e etse e e e tsaaestsaaesasesenasssasasssaeannes 145
b) Choisir en toute liberté intérieure e t—eeee——eeei—teeat—ee e ——eeatte e e beeeatttaaattaeeatteaeatteeantrees 145
c) Remettre ses projets 0 DieU AdNS [0 Pri€re............c.eeeevuviecivieeeiiieeeiiieesiieeeeiieeesieaesssaeessesessssaessssaeeans 146
d) Présenter son projet G 'QUEOITEE @F ODGIT ............cccuueeeeieeeeiiiieesiieeeeteeesiee e et e e steeestta e e sseeesseaesssssaanans 146
3. Suivre un chemin de discernement apostolique COMMUNAULAINE.......cceercierreercieereerie e see e e eeeseaeeeeens 146
A, SQVOIr SE ONNET AU TEMIPS ..ttt ettt e e e et e e s bt e e s bt e e s s bee e s bt eeesabteesasteeesabeeesbeeesansaeesnsaeas 146
5. Savoir évaluer nos expériences et demeurer a I'écoute de PESPrit........ccceeevvieiiiiiieiiieeeiieeeeree e 147
VI SE RENOUVELER ...ttt ettt et st st e e e s bt e s e st e e e e bs e e e sabe e e s bbeesaabbeeebbeeeeabaeeenreees 147
1. Savoir prendre des temps de Pause et A& FENOUVEAU .......cccuuiiiiiiiiriiiie ittt ettt e s e s eabe e s seaeesines 147
2. S'QPPUYET SUF UNE SUPEIVISION....ectieieieriiesetresteestesseesseeeteessseasseesseesssessseessseesseessseaseesssesssesssesenseesseessseessessnses 147

TROISIEME PARTIE : ETAPES ET DEVENIR DE LA FORMATION .....................149

INTRODUCTION DE LA 3 PARTIE. ...cteii ittt ettt ettt ettt ettt e satee e st e e s smtaee s smreeeesnnaeeesans
1. Laformation considérée comme un parcours....
2. Présentation dU PIan ... e et e e e e e e tb e e e baeeataeeeatbeeeebbaeenrtaeeantes



RV =Y [T Tl o XY ol T 17PN 150

17 SECTION : LES MOMENTS FORTS DE LA FORMATION PERMANENTE......... 151

Chapitre 13 : QUELQUES MOMENTS CLES DE LA FORMATION PERMANENTE ........cccovvevevererennnen. 152
I. LES TEMPS DE COMMENCEMENT ET DE TRANSITION ...c.eoiviiiiiiiiiiiiieiiciiicicecncieee, ... 152

1. Lescommencements................. .152

a) La premiére assignation...............cccecveeveevennnnnnn. ... 152

b) Les premiers pas dans le ministére presbytéral.... . 153

c) Les premiers pas dans le ministére diaconal........ ... 154

2. LesStransitions.......cccceevieeiniiieiiieeeeiee e .154

Il. LES TEMPS DE FORMATION INTENSIVE ET D’ACQUISITION DE COMPETENCE .. .155
1. Laformation en vue d’une mission apostolique OU COMMUNAULAINE ......c.ccvueerieereieeieereeeie e see e 155

2. Etudes universitaires SUPErEUreS €N VIE CONSACIER ..........cuevieieviieieeeeeeeeeeeieseseteeeeesst et esesstetesesss st stssesseessssasanas 155

3. Acquisition de cOmpétences PEISONNEIIES ........ccccuiiiiiiiii ittt et e et e e sra e e e sabeeesbaeeessbeaeas 156
lIl. LES TEMPS D’EPANOUISSEMENT ET DE FIDELITE HEUREUSE ......oevueeieecteteeeeeeeecsesee e teeessess s sssasse s sss s esssasasnenas 156
IO I 104 o1 o) [ e 1= T U T o LT=Y o o TSR 156

2. L'expérience heureuse de la fEcondité SPIritUIIE ........ccoviiiiiiiiieiiie e e 156

3. Les CAIEDIratioNs A JUDIIE .......coiiiiieee ettt et sttt st e b e st e e bt st e aeesabeenne 156
IV. LES TEMPS DE PAUSE ET DE REPRISE ....coi ittt ettt e e s ettt e e e s e st e e e e e e s nnneeeeeesesnsneeeeesenannnene 157
IO I =Y o To T3 [ ' 10 - OSSP 157

B =T T3 Yo Yoo [N e =T Y SRS 157

3. Letemps de retrait@ @NNUEIIE .......oooiii i e e e e et e e e aba e e e bbeeenabaeeetbaeaas 158

4, Le « tempPs de CONSOIAATION M ..iiiiiiiiiiiiiiciiiie et e bt e e e ate e e s tb e e e sabeeesbaeaessbaeesbseeennsaeaansseas 158

5. LeS temMPS SADDATIGUES ...cevieeiecieeeieee ettt e e e et e e e e s e e e e beesae e et e e ne e e te e seeenteeneeenteenreennreenne 159

V. LES TEMPS DE COMBAT SPIRITUEL PLUS INTENSE...... .o ittt ettt e e et e e st e e e e s mene e e e e e e ennnee 159
1. Lespertesdélan......ccccovviiinviiieeniieeciieeennnen, ... 159

a) Le danger de 'habitude................cccecvueeeeeeveeeireeieaireeiieeirnann, ... 159

b) La tentation d’aller chercher sa consolation loin du Christ ..... ... 159

c) Le risque de I'ACEMIe ...........ccveeeeeeeeeieeeeeseeceese e ... 160

d) Les déceptions et la désillusion en période de milieu de vie.... ... 160

B = ol 4 1 OO U PP P PP PPPPPPP ... 160

a) Affronter la crise ....................... ... 160

b) [ TolaloYaaTo oo g Yo 0 Lo L e (=30 Lo ol 4 K S 161

R I < T T < TU V<N < = I 4 = L 1SS 162

4. Les temps oU la communauté est EProUuvEe Par UN frere........iiiciiieiiiiiiiiie ettt eebe e e saneeeeanes 163
VI. LA VIEILLESSE, TEMPS DU LACHER PRISE .......vveevieeeetetereseseeeeseetesesesesesesesesssasassesesesesesssssssssesesesesessssssssssssesesesasases 163
1. Une autre maniére de porter la mission et |a COMMUNAULE .........ceevieeiierierie e 163

B =N 44 To T o U= o e [N T e =T o T=Y g T = o ol S 163

R I I 1T o 1= ol Y - o 1SRRI 164

2° SECTION : LES ETAPES DE LA FORMATION INITIALE........ccccceeerververeeceesersenses 165

Chapitre 14 : LE TEMPS DU PRE-NOVICIAT vttt ee et ee et et eeeeeseeeseeeteneeeeeeeeeneeseeeeseneneseees 166
I.  ACCOMPAGNER LES VOCATIONS : LA PASTORALE DES VOCATIONS .....oiiiiiiieieietee ettt e e e e e e e e e 166
1. L'accompagnement deS PreMIEIS PAS ....cceeerueereeesueereesiseesseeseeesseessssesseesseesseessseesseessesssseesseesssesssessnseesseesses 166

2. La pastorale des vocations en lien avec EGIISe [0CAIE .........cocveviveveeeuieieiieeeecececeeet ettt 167

II. LE TEMPS COMME REGARDANT ..ottt ettt ettt ettt ettt st e et e e st e st e e s et b e e saabe e s eabbeeesbeeesabaeesambeesennnees 167
1. Les ObjJectifs de CETEE PEIIOUE. ...cciiiii ittt et e e st b e e e sab e e e s beeesbbaeeesbaeesbbeeeasteeesnsneas 167

a) Grandir humainement et CArEtieNNEMENT ..............ocecvueeeeeeeeeeieeeeieeeeeieeeeteeeeeteaeseteeeesseeeeiseaeesssaeaaans 167

b) Découvrir la vie religieuse et NOIre CAGIISME .............ccceeeeeeciesieseeesieeeeesteeeteesteseesteessaesseesaaesseens 168

c) VBIIfIEr 185 QPTIEUTES ......ecvveeeveeeeeeeeeeeeee ettt e et e e et e et e e e et e s seeeseseaseeeseessssessasasassesassaeseans 168

2. L'accompagnement personnel du regardant.........cccccveiiiieeiiiiiieeiiie et e esiieeesieeesiveeesbaeessaeeesabeeessbaeaesssneennns 168

R T I Vo 10 T oY T TN o Lo 1 AU PSSP 168

S I o 01Tl [ oI =Ty Yo 1R 169
[ LE POSTULAT ettt ettt et sttt e ettt e e eab e e e s abb e e e st e e e s bt e e s ab et s ebb e e e sabe e e s bt e e e anbbeesnbeesenbaeeenneees 169
1. Programme de formation du POSTUIGT.......cuiiiiiiiiiiiiie e et re e e et e e e sab e e e s baeeenaeas 169

a) LA fOrMQAEiON NUMGINE...........c..vveeeiiieeeieeeeiee et eeee ettt e et e e et e e et e s et e e e tae e s e ataassssaeesastaessstsassstsasanes 169



b) LG fOrMQUION SPIFTEUCIIE .........oeeeeeeeeeeeeeeeee ettt e e et e sttt esata et esssaensaasstasaseesssannsasnnsenans 170
c) La formation au charisme et a la spécificité de 1a vie religieuse .............cueevverveecivesieeieesieeieeseerirnans 170

d) La formation intellectuelle .. e e e — e e e ettt e e a e e et e eataaeatraaans 171
e) FOrmMation QPOSEONIQUE...........eeeeeeeeeeieeeeiee ettt e et e e et e e ettt e e et e e ettt e e e e e s s tsaeesaseaessssasssssaeases 171
2. L’accompagnement personnel du POSTUIANT .........cecieeiiierieiii ettt e e e ssaeeteesseeeseennes 171
a) L’accompagnement par le responsable des POStUIANTS.............c.c.eeceeeceeeseeecieesieeeeseesieecieseesieenaeas 171
b) L’accompagnement spirituel du POSTUIANT .............c..coeeueieeciiieeeiieeeeieeeete et eet e e ste e e sseeessstaessasaeeans 172
c) L’accompagnement COMMUNGULEGITE ..........ceccuveeeeiueeeeiireesisieeesseeesistsessseaesisssessssassssssesssesssssssesssssasnns 172
R T I 1o 0o 1 oY Y T N 4 To V7 [l - | PSSR 172
4. Les éléments d’adaptation ProVINCIAIE........iieeiiierie e se et et e e este e teeseaeebeesneeeseesnseenseesneean 172
Chapitre 15 : LE NOVICIAT..............
I. LE PROGRAMME DE FORMATION
1. LafOrmation SPIMTEUBIIE ......eiieiiieeiiee ettt e e e e et e s bt e e s sat e e e e abeeesabaeeenbaeeasbeeesabaeesnsteaeasnneas
a) INGEIATION G SUIVI 1€ CRTISE......oveeeeieeeeeeeeee et e e e et e e ettt e e et e e et a e st a e e ssssaesstaesssteassstsaannes
b) Centrer toute SA PErsONNE SUI 1€ CALISt.........ccveeeueeeieeieesieeeeseesteestteete e e e s taeaseessaaesteasssassseessnanasenans
c) ApPPropriation de NOIre fOrME A Vie............ccceeeeeeceesieeeeseeeeeeie st se e e sta s e e srta s e e ssaessseenseasneens
2. DIMENSION NUMEINE..cutiiiiiiiieie ettt ettt et ettt et e sat e et e e sat e s bt esbeesateesbeesabe e beesabesbeesabeenbaesasesnseenanes
a) (000) (1o Jo TR [y Lol=Re (= Yo ] B PSP PPPUUPIE
b) ACQUISILION A@ COITAINES VEITUS .....vveveeeieeeieeeesie et estteeteestie s e esttasseeaseesstaesseessssesseasssaeaseessnensaansenns
c) L SENS T8 IQ VEIILE ...ttt e et e ettt e et e e ettt a e e et e e et a e e taaaeetsaeeaaseaeesssaeassaaeaanes
d) LiDEIte €t reSPONSADIIILE. .......occuvveeveeeeeeereeee et eete et e e ettt e et e et e e et e e e e eseseste e st e sasseasaesasesaseassssesssanssenans
3. DIMENSION INTEIECLURIIE .....eeeeeiieeteee ettt et st sab e s bt st e e s bt e sabeebaesabessbeesateesbnesaseenne
4. La formation COMMUNAULAINE . ......ceiieeieieeieesee et et e e te et e ste e et e s ee e teesaeeeseesseeenseesseeenseessseenseesseesnseenseesnseensennn
5. Laformation apostolique ..........

Il. LES OBJECTIFS PEDAGOGIQUES DU NOVICIAT....

1. Une formation centrée sur la personne .......
2. AGIren adulte ....ccccueiieiiiici e
3. Un programme de formation congu comme un chemin a parcourir
A, DiSCEINEI POUI SE GONNET ..eiiiiiiiiiiieeeiiee ettt ettt e ettt e et ee e e bt e e s bteeesabeeesabbeeeasbaeeasbbeeeaabteesasteeanabeeesnaeesansaeeansaeas
[I1. LES ADIMISSIONS ...ttt ettt et sa ettt esat e e bt e sate s bt e sat e eabeesabesabeesaae e s teesabeeabeesabesabeesbeenbeesbsesabeenbaesaseenneennne
IV. LA MAISON DU NOVICIAT ET LE MATTRE DES NOVICES ......cvovivivieeeeeeeeteteretesesesesesaesesesesesesssssssesesesesesessssssssaesenas
1. LA MAISON AU NOVICIAT ..eiiiiiieiiiiieettee ettt ettt e et e st e e s bt e e s eab e e e s bt e e s eabeeesasbeeennbeeesabbeesnnteeennnneas
2. LE MATLIE UES NOVICES ..veeeeeeuiieeeieeieesitesteesteesteesteessse e seesseeesseeasseanseessseeaseesseeanseessseanseeseesnseeseesnseeseesnseenseesnees
Chapitre 16 : LA PROFESSION TEMPORAIRE .......oooiiiiiieeciiee ettt erree e este e e aee s e e e e
I.  LES ENJEUX PARTICULIERS DE LA PROFESSION TEMPORAIRE
. LES DIFFERENTS MOMENTS DE LA PROFESSION TEMPORAIRE .....cvuvuivevereteteteeeeceetesesesesesssssssassesesesesesesessanassenes 181
1. Les études de PhilOSOPNIE ....cc.uiii it et e et e e e e rab e e e e b e e e s baee e abaeesbbeeeaateeeennaeas 181
2. Letemps de stage en prieuré aPOSTOlQUE .....ccceccieerieeiieree ettt e et e s e te e st e enteesaeesnee e reesnneennes 181
R T W T [Ty F=R o =Y o T PSSR 182
1. UNE PEDAGOGIE APPROPRIEE .......couitiieiueisieeiseesetsseetstsseessessseesse s st esse st esses st estesse s st esssssstessessssessesssessessssnsessesnns 182
L. PriNCIPES BENEIAUX cuvviiiiiiiieiiiee ettt e eiteeesvteeetaeeestteeeeitbeeeestaeaastaeeessbesesabaeeassseeassseessbaeeassaaeansbeesssbeeesnssesenssneas 182
2. Certains PrinCiPes PArtICUNEIS .....cueiiieeieeieeceesee ettt e e e e et e st e s te e bt e s aee e teesateenseesseeeseesseeenseesseesnseensensnnes 183
IV. LE PROGRAMME DE FORMATION......ceiitieetieiteesteeteesteesteessteeseesseessaassseanseesssasnseassssassesssseensessssssssesssssanseessessnsennns 183
1. FOrmMation SPIMTEUBIIE ...ciciiiie ettt et e e et e e e st e e s bt e e s bt e e e eabee e abeaeassaaessbeeesabaeesnseeeennsneas 183
2. FOIMAtioN NUMAINE ..coeiiiieiieeiie ettt sttt ettt e sat e et esat e st e e sbeesateesbeesabeebeesabesabeesateenbaesasesnbeenanes 184
a) (000) (1o Jo TR [y Lol=Re (=Y ] BT UPPUPIE 184
b) =T g (= =t =T Lo Lo o [=d T2 £ L S S PE 185
c) R T =Rt A=l V][] T =3 (=30 - S 185
d) Education de I'affectivité. ettt ettt ettt 186

e) Le travail et la prise de responsabilité e e e oo —te e e —eeee——ee ettt eea——eeet—eeeatteeatbeeeatbaeeattaeaatrraaas 186
Formation intellectuelle ........ccevveeceeveeeceeceee e e —————— 187
a) L’intégration des études a son rythme de Vie............cccoueeeveceeecuvennnnns e ————— 187

b) L’unification du savoir autour du mystere chrétien et de la vocation ......... e ——————— 187
c) L’acquisition des MeuUrs de trQVAIlIUIS ...............ccueeeeueeeeiiieesiieeeeiteesiee e s e e e eieeesitaeesseeessseaessaseeeans 188
d) UN EEQVQIT CUITUIEI ..ottt ettt e ettt s et e e e st e s aseeteeeasaesaeasssessasssesseenses 188

FOIMAtION QUX VOBUX...eeteiiieeiiitetee e ettt e e e s ettt e e e e e ettt ee e e s e aes et e e e e e s annsee e e e e e e nnneseeeesaaasseeeeeeesannneneaeessannnnneeeesnn 188
a) Faire sien Un NOUVEAU GENIE UE VI@........cc..ueeeueeeeiieeeiee et ee ettt e e te e et e e s ite e esabeaessnaeeane 188
b) UN A@UII G QCCOMPIIT ..ottt ettt ettt et e e e et e e e e st e s s e ateeeasaeassaasssessasssessesnsses 189

FOrmation @ 1a Vie COMMUNGUEAITE....cccuiiriieiieiieeiteete ettt sttt sttt e st et esat e sabeesbeesabeesateeseenanens 189
a) Lo B o =1 41 =SS 189



b) L’engagement dans 1Q Vie COMMUNGQUEGITE ............cceeeeueeseeeiriesiessieessiesteeseestasaseesssaessessssesseesssassseenns 190

c) Membre d’une communauté et d’une famille SPIritUelle ..............ocueeeueeeeeeeeeesieeeeeseeeeecieeeeseeeieas 191
6. FOrmation 312 Vie @POSTOIGUE ......ceiiuiiiiiiiie ettt ettt e e ete e e s tb e e e s e e e s bbeeesbeeesbaeesnsbaeensseaans 191
a) (0ol J0 [ gls i o o1 1 ¢ =S RUSUPR 191
b) Intégrer la vie apostolique dans 1G Vie FeliGI@USE ..............ceeceeeeeeeeesieeeeesiee e esiesseesteeseaeseesiaeseenns 191
c) [ Tolo V1 [ I (=R ote Y1 o =d =2 o =S 192
V. LIEUX DE FORMATION ET MISSION DU MATTRE DES PROFES......ccoiiiiiiieieeeiieeteecteeeet et eteteeeeesess s ssssesesesnesannas 193
L. LIEUX 08 FOMMATION..ccttiiiiiiiieieet ettt ettt et s e et st e st e e sbe e e st e e sb b e sabe e beesab e e beesabeebeesanesabeenaaesnseans 193
2. Les responsabilités du MaTtre deSs ProfeS ......cciiiceerieeiieiee sttt e e e et eenteesaeesnee e reesnneennes 193
a) MISSIONS AU MATEIE AES PIOSES ..ottt sttt ee et ste et e stte e e e s sta s e essaassaessaassseensaassennns 193
b) Les objectifs pédagogiques iNNErent G SES MISSIONS..........ccuveeeiuieeesiireeeiiieeeiieeesissessiseesiseeessssesssisaaans 193
c) Le Maitre des profés durant g pEriode de SEAGE.............ccceuveeeiueeeeiiiieesiiiieeiiieeeseeessiaeesieeeesssessisaaens 194
V1. LES CONSEILS ET LES EVALUATIONS .....o.vviviviteteeiisteteteeeesest ettt teess st stesesesesesess s st ssesssesssssssesssssssesssssssasesssesesens
O oo 1= N o Y=Y Fo = =T [0 <L
B W= - o] o To ] o £ ST P U UP U PUUSPPTOPTIRE
3. Le conseil d’orientation au sacerdoce........c.cccoeveeuvenne.
4. Les conseils d’admission a la profession perpétuelle
Chapitre 17 : LA FORMATION DES JEUNES PROFES PERPETUELS ETUDIANTS EN THEOLOGIE....... 196
I. LES ENJEUX DE LA FORMATION ....uuuuuiuuututuuuuuuutuuueutueueutaeeeaestseaeseseseseseseaeseseeeeseeeeeeeteeeeeereeetette. 196
O - o T [ o=l < <1 - < S 196
2. L’accompagnement des jeunes profes perpétuels étudiants en théologie..........ccceveeveciiiieiiieiciiee i, 196
3. L@ VIE COMMUNAULAITE cuetiiiiiiee ittt ettt st e s et e e e bb e e e s b e e e s bt e e s eabb e e s abbeeseabaeeebbeeesabeeesnbeesantaeeeas 197
4. L2 COOPEration aVEC AES INSTILULS ....veireiieiieiiecieest e ettt eete et s e e et e et eseeeeseesneeeteessaeenseesseeenseesseeanseessenan 197
[l. FORMATION PROPRE AUX FRERES LATCS.....o.eeeeeeeeeeeeeeeee e et eeeeee e e e eeeeees e eee e s s ee e s e eee e eneseeeeseeeeesneneeseneeens 197
[1Il. FORMATION DES FRERES DESTINES AU SACERDOCE ....... e iueeueeeeeeeee e eeeeeeeeee e eeees e eeeeseeeeseseseeesnanenn 197

Annexe 1 : S’APPROPRIER LES CONTENUS DE CETTE RATIO FORMATIONIS ..........coouvevvuveeeeeeenennns 200
I. SELECTION POUR PARCOURIR LA RAT/O EN CHAPITRE DE COMMUNAUTE ......cooviuiiiieiiieieeeeeeeeeeeeeseeeees e 200
II. TRAVAIL DU CHAPITRE CONVENTUEL....cccoviitiiiiteiniiiieee e eeiieeeeeeesiireeee e

1. LU’engagement du chapitre conventuel dans la formation....
2. SUEEESLIONS POUN 12 MISE BN CBUVIE....ceiiieeeieeteesieeteesteeteesteeeteesseeeteesseeasseenseesssesaseessseenseessseeseesseesnseesssnenses
1. LECTURE THEMATIQUE ..ottt ee e e e e e s s eeee s e e e e e e eeeeeeeaeeeeeeeessesenee e e s s eneeseeeeeneeneneneens
O V= o 1Y R o TR Tl - T o USSP
2. Prendre SOIN 185 UNS AES @ULIES ...ccccuiiiiiiiieiiiieeeite e et ettt e et e e e ste e e e bbee e tbeeeetbeeessbeeesbaeessteeeassseesnsbaeaansasannans
3. SUIVIE JESUS COMME JEAN I'8 SUIVi.eieiiuiiiieiie e eeiee ettt ettt e et e ettt e e e tee e e eae e e e eateeeeeaseesansaeeeesseeeeasaeaensseeans
4.  Approfondir notre vie de coNteMPIatioN..........cciieirecieiie e nae s
5. SE SIUET dANS 18 MONME ..eiiiiiiiiiiee ettt et e et e e e e e e sbb e e e ateeesstbeeeabeeesabaeasssseeesabaeessteaaantaeeans
6. Les relations entre freres Clercs @1 NON-CIBICS ......cuuiiiiiiie ettt et e s te e e e e e s bae e sbteaesnaaee s
7. S€ réCONCIHIEr QVEC SOITMEIME ..o..eiiiiiiiie et eetee ettt ettt e et e e e st e e e ebb e e e sabaeaetbeeeeabeeesbeeeessaeesbbeeenssaeassseeans
8. Sefaire aider SPIrTUBIIEMENT ......oocuieeee et et e s e e te e s e e e e sseeeseessaeenseesneeenseesseesnseenns
9. Perséverer dans NOLIE VOCATION .......ccueiiiiiiiiiiiee ettt e ettt e e et e e eettee e e te e e e tteeeeateeeeesseeeeaseeesasssasasseeessseseesseeaensseeans
10. Le Chapitre CONVENTUR .....viiiiiiiieciie ettt etee ettt e et e e sttt e e s abe e e s bbeeseabaeeesabeeesabaeeansasaasbeeesabaeesnsteaennsneas

Annexe 2 : TABLEAU RECAPITULATIF DE LA VALEUR PRESCRIPTIVE DES PARTIES DE LA RATIO .... 207

Annexe 3 : METHODE DE REDACTION DE LA RATIO FORMATIONIS PROVINCIALIS ...........cocuvuen..... 209
I. LA REDACTION DE LA RATIO FORMATIONIS PROVINCIALIS ..... ... 209

1. Les points minimums a déterminer........cccccevevvrvverceenns .209

2. Proposition de parcours préparatoire a la rédaction .... ... 209

3. Conseils pour la rédaction .......ccccceeeviieevcieeiciieeesciieeens ... 210

4. Plan de |a ratio provincialis............c.ccccoueeicieeiciieieeiiiieesiiieeesiee s eereeesinee e e 211

Il. EXEMPLE DE PROJET LOCAL DE FORMATION ......cceeeuvveeennn. .. 211

1. Proposition de plan pour le projet local de fOrmation .........ceeceeriercieriieee e 212

2. Le coutumier de 1a maison de fOrmMation........ccceiieiiiiriieiee ettt s st s 212



Annexe 4 : BATIR DES PROJETS DE FORMATION PERSONNELS ET COMMUNAUTAIRES ................ 213

I. BATIR UN PROJET PERSONNEL DE FORMATION .......coruiviviriiieieiceseceetetetesesssseseses et sessssassssssssssssssssssssassssssssssnns 213

Il. ELABORER LE PROGRAMME DE FORMATION D’UN PRIEURE .......oovieirirereterereeeeeneetesesesesesesssesassesesesesesesessanaesenes 214
Annexe 5 : PROGRAMME DE FORMATION A L'INTERCULTURALITE <...oveeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenas 216
I. FORMATION PERMANENTE ..ottt ettt ettt ettt e e et e e st e e st e e s et et e snbe e s embbeeebbeeesabeeesnaeesannneas 216

IO O U] =Y V=N ol 1YY <Y <SP 216

2. Pédagogie de formation dans le domaine |3 CULUIE .......ccueiiieeii et ae e 216

a) Connaitre sa culture et s’intéresser G Celle deS QULIES .............c.ueeeevueeeeceeeecieeeeieeeeeeeeieeeeseeeaieee e 217

b) Apprendre a vivre ensemble dans I'interculturalite ...............ooccueeeevuveesiieeeiiieesiiseesiiieeeiieeesivaesiieae e 218

c) Reconnaitre I'action de Dieu dans la culture et opérer un discernement évangélique........................... 219

d) S’engager dans la mission en prenant en compte 1Q CUILUIE...........cccueeeceeesveeceesieeeesieeeeseesca e 220

e) PENSEI QVEC IO CUITUIE ...t et e e e et e ettt e e et e e et a e et e e e asaeesassaesasssaearssaeannes 220

3. Certains MomMeENts SiGNITICAtITS.......iiiiiiiiiiie e e e e e e e s b e e e eabae e e aaeeeas 220

a) La premiere anNée d’aSSIGNALION ...........cccueeecueeeeiiieeesiteeseiteeeseeesiteessaeeesseeesstsasstsasssssesssseasassssasnass 220

b) Le chaNgemeENnt A’ ASSIGNATION .........ccveeeeeeeeeeeeeeeste s e et e ee et ste st e sstestaesste s e essaasasassseasssnensnannsennns 220

c) Le retrait ProgresSSif de "ACEION ...........eecueeeeeeseeee et s e st e et et ste e esate e e e s sta s e e saastaesseasseensaasseenns 221

Il. PROPOSITION D’UN PROGRAMME DE FORMATION INITIALE .....ccuveeieeeeieeteesieeeteesteeeeesteeeveessee e esseeseeensnesnnaens 221

O N Yo 1 AU £ SR OSSP 221

B = 4 To 1V ol - ) P PP P P PP PPTUPPPUPPPRORE 221

3. La profession temporaire .... .222

4. Le stage apostolique............ e 222

5. LA fOrmation thEOIOZIGUE .......eiieiieeciiee ettt e et e e e s tb e e e eabe e e s baeeesbeeesabaeessteeeantaeeans 223
Annexe 6 : PROGRAMME DE FORMATION POUR L’USAGE DU NUMERIQUE .......ceveveeeeeeeeeeene. 224
I. LA FORMATION PERMANENTE A L'EGARD DU NUMERIQUE ........ceviveriieiieeereneciessiessesssee st ssesse s sensseens 224

1. Linvestissement de chaque frére pour sa formation au NUMETIQUE ........ccueevieeiieeciesee e 224

a) Intégrer la question numérique dans une Vision iNtEGrale..............cuwcueeveeeveesieeeeeeseesiieesiessieeseesisenns 224

b) LE NUMETIQUE €T 10 IMUSSION......ccccuveeeeeiieeiieeeiieeeeeeee ettt e ettt e e ettt e e sttt e s st e e e tseaessaaaessssaessesesasseasastsaennes 225

c) Le numérique comme moyen de fOrMALION .............cccevuviecevieesiiieesiieeesiieeeeciieeesieeesstaeeesseeesssssessssaeens 225

d) LE SAVOIr-VIVIE NUMEIIQUE ........eeeeeeeseeeeeeeeeteee et e stea et e sstestaessse s e easeasstaaassasssaensaasssasasessssnnnsannnsennn 225

e) CIItErES (@ CLOISSANCE. ......occ.veeeeeeeeeeeeeee e e ettee e et e e et e e et aeeastaaeassaeeetseseasseaeaasssaesaseseesssasasssaeannes 226

2. L’engagement de la communauté........cccceeeveveereercneeneenne. .226

II. PROPOSITION DE PARCOURS POUR LA FORMATION INITIALE ... .227

1. Avantl'entrée, par exemple, pendant le postulat................ e 227

2. AU NOVICIA .ceiiiieieiiee et ... 228

3. Entre la profession temporaire et le stage apostolique ... 228

4. Pendant le stage apostolique .......cccceevveeeiieeencieeeennnn. .. 229

5. Pendant les années d’étude apres 18 STAZE ...ccuviiiiiiiiiiiiie ettt et et a e e e bae e e abaa s 230
GLOSSAIRE ... 232
INDEX THEMATIQUE .......ouiuiiieiteieceeteie ettt s sttt bbb bbbt b s 234
TABLE DES IMIATIERES ... eeveeet ettt et eeeeeeeteseteeeeeeseeeeeeeseseeseeeaneseeseeeaseneeseaeesenssaeeseseeseeeeeereseenees 240

250



	PAGE DE GARDE 1
	DECRET DE PROMULGATION
	SOMMAIRE
	TABLES DES ABRÉVIATIONS
	INTRODUCTION GÉNÉRALE
	1. Qu’est-ce qu’une ratio formationis ?
	2. Pourquoi promulguer une ratio formationis aujourd’hui ?
	3. Comment cette ratio formationis a-t-elle été rédigée ?
	4. Quelle est la valeur prescriptive du texte ?
	5. Un texte qui concerne avant tout la formation permanente
	6. Ratio congregationis et ratio provincialis
	7. Présentation du plan
	8. Comment utiliser ce texte avec profit ?

	Première partie :  POINTS DE REPÈRES GÉNÉRAUX SUR LA FORMATION
	INTRODUCTION DE LA 1ère PARTIE
	1. Intention de cette partie
	2. Présentation du plan

	1ère SECTION :  DEVENIR FRÈRE DE SAINT-JEAN AUJOURD’HUI
	Chapitre 1 : ENTRER DANS NOTRE CHARISME
	I. DÉCOUVRIR, EXPÉRIMENTER ET APPROFONDIR L’ESPRIT PROPRE DE NOTRE INSTITUT
	1. Suivre Jésus comme Jean l’a suivi et se consacrer à lui
	2. Devenir des disciples bien-aimés de Jésus et demeurer en lui par une vie d’oraison
	3. Participer à l’œuvre sacerdotale du Christ et nourrir un élan missionnaire
	4. Obéir au commandement de l’amour et mener une vie commune fraternelle
	5. Chercher la vérité en vue de la charité et s’engager dans l’étude
	6. Se nourrir du pain de vie dans la messe et l’adoration eucharistique
	7. Prendre Marie chez soi
	8. Aimer et servir l’Église dans l’attente de la venue du Christ
	9. Témoigner de ce que nous avons contemplé

	II. ŒUVRER A LA MISSION DE LA CONGRÉGATION DANS L'ÉGLISE ET LE MONDE
	1. Contribuer à la mission de l'Église en proposant une formation humaine et chrétienne
	2. Faire de nos communautés des foyers de prière, de charité et de lumière

	III. SE FORMER À NOTRE MODE DE VIE
	1. Vivre selon nos Constitutions
	2. Se former à une vie évangélique de contemplation et d’apostolat
	3. Dégager du temps pour l’étude et la formation
	4. Mener une vie commune fraternelle qui s’appuie sur le discernement du chapitre conventuel
	5. Assumer certains éléments qui proviennent de la vie monastique

	IV. FAIRE RAYONNER NOTRE CHARISME
	1. Connaître l’histoire de la Congrégation
	2. Développer la vie de notre charisme
	3. S’engager dans une formation permanente qui déploie le charisme de la Communauté
	4. Prendre soin des vocations dans la Congrégation


	Chapitre 2 : CONTEXTES ET ORIENTATIONS ACTUELLES DE NOTRE FORMATION
	I. TOURNANT ACTUEL DE NOTRE CONGREGATION
	1. Réforme de la Congrégation et prise de distance par rapport au fondateur
	2. Décentralisation
	3. Internationalisation de la Congrégation

	II. QUELQUES DÉFIS ECCLÉSIAUX POUR LA VIE CONSACRÉE
	1. Défis de l’engagement et de la persévérance
	2. Défis pour mener une vie religieuse aujourd’hui
	a) Défi pour notre consécration par la profession des conseils évangéliques
	b) Défi pour la vie communautaire
	c) Défi pour la mission

	3. La crise des abus
	4. Une vision du sacerdoce à réajuster
	5. La question de la place des femmes dans l’Église

	III. DÉFIS CONTEMPORAINS POUR LA FORMATION ET LA MISSION
	1. Un rapport différent à Dieu et à l’aspect religieux de l’homme
	2. Une nouvelle vision de l’homme
	3. Des relations interpersonnelles et sociales en mutation
	4. Un contexte original pour le dialogue avec les autres
	5. Un autre rapport au monde et à la société

	IV. QUELQUES POINTS D’INSISTANCE POUR NOTRE FORMATION
	1. Proposer une formation intégrale
	2. Accentuer la liberté de conscience
	3. Mettre en place une formation concrète à la chasteté
	4. Former à l’accompagnement
	5. Soutenir les relations fraternelles et accompagner les communautés
	6. Former à la gouvernance collégiale et au sens du bien commun
	7. Encourager la connaissance de soi et le développement des compétences
	8. Prendre les cultures en compte
	9. Prendre en compte des besoins spécifiques des frères laïcs et diacres
	10. Assumer et évangéliser le numérique
	11. Travailler à l’insertion et à la coopération ecclésiale
	12. Accompagner les crises et encourager la persévérance



	2e SECTION :  GENERALITES SUR LA FORMATION
	Chapitre 3 : QU’EST-CE QUE LA FORMATION ?
	I. UN PARCOURS DE DISCIPLE DU CHRIST
	1. Un chemin permanent de configuration au Christ
	2. Un parcours qui rejoint et unit l’intégralité des aspects de notre vocation
	3. Un apprentissage missionnaire
	4. Une expérience ecclésiale
	5. Un itinéraire de fidélité créative

	II. UN CHEMIN DE TRANSFORMATION
	1. Un passage de l’idéal à la réalité
	2. Un chemin d’intégration et d’unification
	3. Un parcours de don de soi
	4. Un chemin à accomplir avec des compagnons

	III. UN ITINERAIRE PÉDAGOGIQUE PERSONNEL ET COMMUNAUTAIRE
	1. Un chemin concret de formation
	2. Une formation personnalisée et personnalisante
	3. Un chemin de croissance de la communauté


	Chapitre 4 : LES PROTAGONISTES DE LA FORMATION
	I. LA TRINITÉ, PREMIER ACTEUR DE LA FORMATION
	II. LE FRÈRE, PREMIER RESPONSABLE DE SA FORMATION
	1. Se rendre disponible à la formation
	2. S’engager dans le dialogue avec les différents partenaires de notre formation
	3. Définir des cadres et des objectifs concrets de formation
	4. Persévérer dans la vocation

	III. L’ACCOMPAGNEMENT FRATERNEL
	IV. LE PRIEURÉ, MILIEU IMMÉDIAT DE NOTRE FORMATION
	1. Le prieuré comme « communauté formatrice »
	2. La croissance de la communauté
	3. L’engagement de la communauté dans la formation

	V. LE RÔLE DES AUTORITÉS
	1. Le rôle du prieur
	2. Le rôle du prieur provincial
	3. Le rôle du responsable provincial et du Responsable général de la formation
	4. Le Prieur général

	VI. L’ACCOMPAGNEMENT SPIRITUEL ET SACRAMENTEL
	1. L’accompagnement spirituel
	2. Le confesseur

	VII. L’ÉGLISE
	1. L’accompagnement de l’Église
	2. La communion ecclésiale et le partage des dons

	VIII. LA VIERGE MARIE ET LES SAINTS


	3e SECTION :  ASPECTS SPECIFIQUES DE LA FORMATION INITIALE
	Chapitre 5 : LES ORIENTATIONS SPÉCIFIQUES DE LA FORMATION INITIALE
	I. LES OBJECTIFS DE CROISSANCE DES FRÈRES EN FORMATION INITIALE
	1. Découvrir la vocation de Frère de Saint-Jean
	2. Établir les fondamentaux d’une vie consacrée
	3. Initier un chemin de formation permanente
	4. Prendre le chemin du discernement

	II. DÉVELOPPER UNE PEDAGOGIE ADAPTÉE
	1. Mettre en œuvre une éducation pour personne adulte et responsable
	2. S’appuyer sur la sagesse de l’Église et les outils du monde contemporain
	3. Enseigner dans une démarche de recherche de la vérité et de sagesse de vie
	4. Accompagner chaque personne dans une vie communautaire

	III. PROPOSER UNE FORMATION PROGRESSIVE ET PERSONNALISÉE
	IV. VÉRIFIER LES APTITUDES : LES ADMISSIONS

	Chapitre 6 : LE RÔLE ESSENTIEL DES FORMATEURS
	I. CE QU’ON ATTEND D’UN FORMATEUR
	1. La mission de formateur
	2. La nomination des formateurs
	3. La préparation des formateurs
	4. La formation continue des formateurs
	5. Déontologie et supervision

	II. QUI SONT LES FORMATEURS ?
	1. Le prieur de la maison de formation
	2. Les pères-maîtres, leurs assistants et le socius
	3. Le responsable local des études
	4. Les accompagnateurs spirituels
	5. Les autres formateurs

	III. LES ÉQUIPES DE FORMATEURS ET LEUR COOPÉRATION INTERNE
	1. La composition de l’équipe de formateurs
	2. La coopération dans l’équipe des formateurs
	3. La répartition des différents domaines d’accompagnement
	a) L’animation spirituelle de la communauté de formation
	b) Le suivi de la formation apostolique
	c) Le domaine de la formation humaine

	4. Les réunions de formateurs
	5. Établir des règlements pour chaque maison de formation

	IV. LES INTERVENANTS EXTÉRIEURS OU QUI NE SONT PAS FORMATEURS
	1. Les enseignants et tuteurs pour les études
	2. Les différents intervenants extérieurs en maison de formation
	3. L’importance des laïcs et spécialement des femmes




	Deuxième partie :  LES DYNAMIQUES DE LA FORMATION
	INTRODUCTION DE LA 2e PARTIE
	1. Visée de cette partie et valeur prescriptive
	2. Guide de lecture

	1ère SECTION :  DYNAMIQUES FONDAMENTALES DE FORMATION
	Chapitre 7 : FORMATION SPIRITUELLE
	I. MENER UNE VIE AVEC LE CHRIST DANS L’ESPRIT
	1. Chercher le Christ
	a) Se rapprocher du Christ par la foi
	b) Acquérir l’humilité en se reconnaissant créature pécheresse et sauvée
	c) Prendre le chemin de l’intériorité
	d) Apprendre à vivre dans l’oraison
	e) Participer à la prière et au sacerdoce du Christ

	2. Apprendre à mener une vie dans l'Esprit
	a) Apprendre à se laisser faire par l’Esprit
	b) Coopérer à l’œuvre de la grâce
	c) Se laisser habituellement conduire par l’Esprit (dons et charismes)
	d) Participer à la vie et à la mission de l’Église


	II. APPRENDRE À NOURRIR SA VIE SPIRITUELLE
	1. Nourrir sa relation avec le Christ
	a) Parole de Dieu
	b) Liturgie des heures et Eucharistie
	c) Prière continuelle

	2. Discerner et accomplir la volonté de Dieu
	3. Se former par la lecture et la théologie spirituelles
	4. S’unir au Christ par la voie des conseils évangéliques
	5. Reconnaître le Christ en nos frères
	6. S’unir au Christ dans la mission

	III. PRATIQUER LES EXERCICES DE LA VIE SPIRITUELLE
	1. Pratiquer la pénitence
	2. S’engager dans l’ascèse
	3. S’exercer au combat spirituel et au discernement des esprits
	4. Pratiquer la miséricorde
	5. S’appuyer sur l’accompagnement spirituel

	IV. PORTER DU FRUIT QUI DEMEURE
	1. Unifier sa vie autour du mystère pascal du Christ
	2. Atteindre une maturité spirituelle et porter du fruit pour l’Église
	3. Se consacrer à Dieu par Marie
	4. Tendre vers la sainteté et le retour du Christ


	Chapitre 8 : FORMATION HUMAINE
	I. CROÎTRE COMME PERSONNE AUTONOME ET ADULTE
	1. Apprendre à se connaître
	2. Bâtir une saine confiance en soi et développer une juste estime de soi
	3. Aimer la vérité
	4. Croître en autonomie personnelle

	II. S’ENGAGER DANS LE TRAVAIL
	1. Assumer la discipline du travail comme consacré
	2. Développer une bonne capacité de travail
	3. Développer des compétences
	4. Apprendre à travailler avec d’autres
	5. Travailler de manière équilibrée

	III. DÉVELOPPER UNE MATURITÉ ÉMOTIONNELLE, SEXUELLE ET RELATIONNELLE
	1. Éduquer sa vie émotionnelle
	2. Donner sa juste place à la sexualité
	a) Cultiver l’intégrité de sa personne
	b) Apprivoiser et assumer sa sexualité
	c) S’ouvrir à la fécondité

	3. Développer une maturité relationnelle
	a) Accepter son identité et intégrer l’altérité sexuelle
	b) Développer des relations chastes
	c) Servir et se donner soi-même


	IV. MÛRIR SA RELATION AU GROUPE
	1. Acquérir les vertus relationnelles et sociales
	2. Apprendre à vivre en groupe
	3. Développer de justes relations avec sa famille
	4. Connaître sa culture et apprendre à vivre l’interculturalité

	V. PRENDRE SOIN DE SON ÉQUILIBRE DE VIE
	1. Se maintenir en forme
	2. Cultiver son équilibre psychique
	3. Intégrer la vie intellectuelle et culturelle
	4. Cultiver la joie de vivre

	VI. FORMER SA LIBERTÉ ET SUIVRE LA VOIX DE SA CONSCIENCE
	1. Travailler à devenir libre
	2. Assumer la responsabilité de ses actes
	3. Former sa conscience

	VII. ACQUÉRIR UNE SAGESSE DE VIE
	1. Apprendre de l'expérience
	2. Mûrir ses représentations de l'homme et de la vie
	3. Intégrer la fragilité et la faiblesse
	4. Acquérir une sérénité de l’esprit


	Chapitre 9 : FORMATION INTELLECTUELLE
	I. CONSACRER SON INTELLIGENCE À DIEU
	1. Centrer son intelligence sur Dieu
	2. Convertir son intelligence au Christ Sagesse de Dieu
	3. Désirer la sagesse don du Saint-Esprit
	4. Chercher la vérité en toute chose

	II. S’INVESTIR DANS L’ÉTUDE
	1. S’étonner devant le réel et se laisser interroger par lui
	2. Se mettre en recherche et acquérir des mœurs de travailleur
	3. Apprendre à écouter et à penser avec d’autres
	4. S’investir dans des projets d’étude

	III. S’ENGAGER DANS LE DIALOGUE ENTRE LA FOI ET LA RAISON
	1. Travailler à l’acquisition de la science théologique et de la science philosophique
	a) Découvrir la théologie comme écoute et proclamation de la Parole de Dieu
	b) Découvrir la philosophie comme recherche du « qu’est-ce ? » et du « pourquoi ? » des choses
	c) Apprendre à l’école de maîtres

	2. Faire dialoguer la foi et la raison
	3. Servir l’Église par un apostolat de formation humaine et chrétienne

	IV. CHERCHER LA VÉRITÉ EN VUE DE LA CHARITÉ
	1. Intégrer la dimension intellectuelle au développement de sa personne
	2. Travailler à la cohérence de vie
	3. Étudier pour mieux garder la Parole de Dieu
	4. Édifier la vie communautaire autour du dialogue fraternel et de la recherche commune de la vérité
	5. Servir l’évangélisation du monde et de la culture



	2e SECTION :  DYNAMIQUES DE FORMATION À LA VIE CONSACRÉE
	Chapitre 10 : FORMATION AUX VŒUX
	I. ENTRER DANS UNE DYNAMIQUE DE CONSÉCRATION
	1. Se consacrer à Dieu en réponse à son appel
	a) Répondre à l’appel du Christ de lui donner sa vie
	b) Renoncer à soi-même pour suivre le Christ
	c) Donner sa parole et y rester fidèle

	2. Prendre la forme de vie du Christ
	a) Se laisser configurer au Christ chaste, pauvre et obéissant
	b) Se mettre à l’écoute de l’Esprit-Saint qui nous indique la voie quotidienne de notre consécration
	c) Vivre les vœux en communauté

	3. Servir l’Église par les vœux
	a) S’appuyer sur l’Église qui donne le cadre de notre consécration
	b) Servir l'Église par sa consécration en étant signe du Christ


	II. LA FORMATION AU VŒU DE CHASTETÉ
	1. Accueillir le vœu de chasteté comme un appel constant et une mission au quotidien
	2. Mettre Dieu au centre de sa vie affective et s’engager dans le célibat
	3. S’appuyer sur la vertu de chasteté
	4. Se donner avec un cœur pur
	5. Développer une chasteté intégrale
	a) Chasteté et relation à Dieu
	b) Chasteté et vie communautaire
	c) Chasteté et recherche de vérité
	d) Chasteté et apostolat
	e) La chasteté et les autres vœux


	III. LA FORMATION AU VŒU DE PAUVRETÉ
	1. Trouver notre richesse dans la pauvreté du Christ
	2. Développer le sens du travail et de la responsabilité
	3. Choisir la sobriété et la modération
	4. Développer le sens du partage
	5. Accepter le manque et la dépendance
	6. Former le discernement
	7. Former à la gestion économique

	IV. LA FORMATION AU VŒU D’OBÉISSANCE
	1. Développer une obéissance intérieure à Dieu
	2. Se former au respect des divers domaines d’autorité
	3. Former l’autonomie de la personne
	4. Entrer dans un discernement spirituel avec l'autorité
	5. Coopérer au chapitre conventuel et pratiquer la collégialité


	Chapitre 11 : FORMATION COMMUNAUTAIRE
	I. DEVENIR « FRÈRES »
	1. Recevoir ses frères de Dieu et marcher ensemble vers la sainteté
	2. S'intéresser à ses frères et leur donner de l’espace
	3. Partager avec ses frères et savoir parler de soi
	4. Se rendre disponible dans le service et le soutien mutuel
	5. Reconnaître ensemble ce qui nous a blessés et avancer dans une relation réconciliée

	II. TROUVER SA PLACE DANS LA COMMUNAUTÉ
	1. Connaître sa manière d’entrer en relation avec le groupe
	2. S’intégrer au groupe et savoir tenir sa place dans la communauté
	3. Mettre ses talents au service de la communauté

	III. CONSTRUIRE LA VIE COMMUNAUTAIRE
	1. Accueillir le don de la vie communautaire
	2. Construire ensemble la communauté du prieuré
	a) Définir les valeurs communes du prieuré
	b) Définir les fonctionnements du prieuré

	3. S’engager personnellement dans la construction du cadre communautaire
	a) S’engager dans les services et la construction d’un environnement porteur
	b) Bâtir un cadre joyeux et riche en humanité

	4. S'engager dans le travail de la communauté
	a) S’investir dans la liturgie
	b) S’investir dans le travail intellectuel communautaire
	c) S’investir dans la mission du prieuré

	5. S’insérer dans l’histoire du prieuré
	a) Connaître l’histoire du prieuré
	b) Prendre sa place dans l’histoire présente du prieuré


	IV. SE FORMER À LA GOUVERNANCE
	1. Connaître les Institutions de la Congrégation et y prendre part
	2. Prendre part au Chapitre conventuel
	3. Apprendre à mener un groupe et à pratiquer la subsidiarité

	V. ASSUMER DES CHARGES D’AUTORITÉ AU SEIN DE LA CONGRÉGATION
	1. Formation permanente des prieurs
	2. Formation des frères qui sont prieurs pour la première fois
	3. Formation des prieurs provinciaux

	VI. DEVENIR DES HOMMES DE COMMUNION
	1. Vivre une spiritualité de communion
	2. Bâtir la communion au sein de la Famille Saint-Jean
	3. Devenir signe de communion pour l’Église
	4. Être artisan du projet divin de communion pour le monde


	Chapitre 12 : FORMATION APOSTOLIQUE
	I. COMMUNIER AU CŒUR DU CHRIST APÔTRE
	1. Participer à la compassion du Christ Bon Pasteur
	2. Participer au zèle du Christ Apôtre
	3. Intercéder avec le Christ Grand-Prêtre

	II. SERVIR L’ÉGLISE DANS SA MISSION
	1. Recevoir notre mission de l’Église
	2. Prendre une attitude de serviteur
	3. Se former pour assurer un service qualifié
	4. Apprendre à coopérer et à « sentir avec l’Église »

	III. TRANSMETTRE AUX AUTRES CE QUE NOUS AVONS CONTEMPLÉ
	1. Se laisser évangéliser soi-même et témoigner de ce que nous avons vu
	2. Se former à l’accompagnement, l’enseignement et la prédication
	a) Se former à l’accompagnement
	b) Se former à la prédication
	c) Se former à l’enseignement

	3. Se soucier de ceux qui ont soif de formation
	4. Apprendre à éveiller et à accompagner les vocations
	5. Apprendre à être apôtre avec nos frères et à témoigner par notre communion fraternelle

	IV. SERVIR LES COMMUNAUTÉS CHRÉTIENNES
	1. Apprendre à transmettre les éléments essentiels de la vie chrétienne
	2. Se mettre à l’écoute des besoins des personnes et des communautés que nous servons
	3. Promouvoir les dons et les charismes
	4. Être attentif aux jeunes, aux couples, aux familles, aux nécessiteux
	a) Être attentif aux jeunes
	b) Être attentif aux couples et aux familles
	c) Être attentif aux pauvres

	5. Apprendre à animer un groupe

	V. FORMER SON DISCERNEMENT APOSTOLIQUE
	1. Mûrir son jugement pastoral
	2. Apprendre à discerner les missions ou les orientations apostoliques
	a) Examiner la situation
	b) Choisir en toute liberté intérieure
	c) Remettre ses projets à Dieu dans la prière
	d) Présenter son projet à l’autorité et obéir

	3. Suivre un chemin de discernement apostolique communautaire
	4. Savoir se donner du temps
	5. Savoir évaluer nos expériences et demeurer à l’écoute de l’Esprit

	VI. SE RENOUVELER
	1. Savoir prendre des temps de pause et de renouveau
	2. S’appuyer sur une supervision




	Troisième partie :  ÉTAPES ET DEVENIR DE LA FORMATION
	INTRODUCTION DE LA 3e PARTIE
	1. La formation considérée comme un parcours
	2. Présentation du plan
	3. Valeur prescriptive

	1ère SECTION :  LES MOMENTS FORTS DE LA FORMATION PERMANENTE
	Chapitre 13 : QUELQUES MOMENTS CLÉS DE LA FORMATION PERMANENTE
	I. LES TEMPS DE COMMENCEMENT ET DE TRANSITION
	1. Les commencements
	a) La première assignation
	b) Les premiers pas dans le ministère presbytéral
	c) Les premiers pas dans le ministère diaconal

	2. Les transitions

	II. LES TEMPS DE FORMATION INTENSIVE ET D’ACQUISITION DE COMPÉTENCE
	1. La formation en vue d’une mission apostolique ou communautaire
	2. Études universitaires supérieures en vie consacrée
	3. Acquisition de compétences personnelles

	III. LES TEMPS D’ÉPANOUISSEMENT ET DE FIDÉLITÉ HEUREUSE
	1. L’humble fidélité quotidienne
	2. L’expérience heureuse de la fécondité spirituelle
	3. Les célébrations de Jubilé

	IV. LES TEMPS DE PAUSE ET DE REPRISE
	1. Le repos dominical
	2. Les temps de désert
	3. Le temps de retraite annuelle
	4. Le « temps de consolidation »
	5. Les temps sabbatiques

	V. LES TEMPS DE COMBAT SPIRITUEL PLUS INTENSE
	1. Les pertes d’élan
	a) Le danger de l’habitude
	b) La tentation d’aller chercher sa consolation loin du Christ
	c) Le risque de l’acédie
	d) Les déceptions et la désillusion en période de milieu de vie

	2. Les crises
	a) Affronter la crise
	b) L’accompagnement de la crise

	3. L’épreuve de la maladie
	4. Les temps où la communauté est éprouvée par un frère

	VI. LA VIEILLESSE, TEMPS DU LÂCHER PRISE
	1. Une autre manière de porter la mission et la communauté
	2. Le moment de la dépendance
	3. La dernière Pâque



	2e SECTION :  LES ÉTAPES DE LA FORMATION INITIALE
	Chapitre 14 : LE TEMPS DU PRÉ-NOVICIAT
	I. ACCOMPAGNER LES VOCATIONS : LA PASTORALE DES VOCATIONS
	1. L’accompagnement des premiers pas
	2. La pastorale des vocations en lien avec l’Église locale

	II. LE TEMPS COMME REGARDANT
	1. Les objectifs de cette période
	a) Grandir humainement et chrétiennement
	b) Découvrir la vie religieuse et notre charisme
	c) Vérifier les aptitudes

	2. L’accompagnement personnel du regardant
	3. L’admission au postulat
	4. La durée de ce temps

	III. LE POSTULAT
	1. Programme de formation du postulat
	a) La formation humaine
	b) La formation spirituelle
	c) La formation au charisme et à la spécificité de la vie religieuse
	d) La formation intellectuelle
	e) Formation apostolique

	2. L’accompagnement personnel du postulant
	a) L’accompagnement par le responsable des postulants
	b) L’accompagnement spirituel du postulant
	c) L’accompagnement communautaire

	3. L’admission au noviciat
	4. Les éléments d’adaptation provinciale


	Chapitre 15 : LE NOVICIAT
	I. LE PROGRAMME DE FORMATION
	1. La formation spirituelle
	a) Initiation à suivre le Christ
	b) Centrer toute sa personne sur le Christ
	c) Appropriation de notre forme de vie

	2. Dimension humaine
	a) Connaissance de soi
	b) Acquisition de certaines vertus
	c) Le sens de la vérité
	d) Liberté et responsabilité

	3. Dimension intellectuelle
	4. La formation communautaire
	5. La formation apostolique

	II. LES OBJECTIFS PÉDAGOGIQUES DU NOVICIAT
	1. Une formation centrée sur la personne
	2. Agir en adulte
	3. Un programme de formation conçu comme un chemin à parcourir
	4. Discerner pour se donner

	III. LES ADMISSIONS
	IV. LA MAISON DU NOVICIAT ET LE MAÎTRE DES NOVICES
	1. La maison du noviciat
	2. Le Maître des novices


	Chapitre 16 : LA PROFESSION TEMPORAIRE
	I. LES ENJEUX PARTICULIERS DE LA PROFESSION TEMPORAIRE
	II. LES DIFFÉRENTS MOMENTS DE LA PROFESSION TEMPORAIRE
	1. Les études de philosophie
	2. Le temps de stage en prieuré apostolique
	3. Les études de théologie

	III. UNE PÉDAGOGIE APPROPRIÉE
	1. Principes généraux
	2. Certains principes particuliers

	IV. LE PROGRAMME DE FORMATION
	1. Formation spirituelle
	2. Formation humaine
	a) Connaissance de soi
	b) Liberté et engagement
	c) Santé et équilibre de vie
	d) Éducation de l’affectivité
	e) Le travail et la prise de responsabilité

	3. Formation intellectuelle
	a) L’intégration des études à son rythme de vie
	b) L’unification du savoir autour du mystère chrétien et de la vocation
	c) L’acquisition des mœurs de travailleurs
	d) Un travail culturel

	4. Formation aux vœux
	a) Faire sien un nouveau genre de vie
	b) Un deuil à accomplir

	5. Formation à la vie communautaire
	a) La fraternité
	b) L’engagement dans la vie communautaire
	c) Membre d’une communauté et d’une famille spirituelle

	6. Formation à la vie apostolique
	a) Un cœur d’apôtre
	b) Intégrer la vie apostolique dans la vie religieuse
	c) L’acquisition de compétences


	V. LIEUX DE FORMATION ET MISSION DU MAÎTRE DES PROFÈS
	1. Lieux de formation
	2. Les responsabilités du Maître des profès
	a) Missions du Maître des profès
	b) Les objectifs pédagogiques inhérent à ses missions
	c) Le Maître des profès durant la période de stage


	VI. LES CONSEILS ET LES ÉVALUATIONS
	1. Les conseils pédagogiques
	2. Les rapports
	3. Le conseil d’orientation au sacerdoce
	4. Les conseils d’admission à la profession perpétuelle


	Chapitre 17 : LA FORMATION DES JEUNES PROFÈS PERPÉTUELS ÉTUDIANTS EN THÉOLOGIE
	I. LES ENJEUX DE LA FORMATION
	1. L’enjeu de cette étape
	2. L’accompagnement des jeunes profès perpétuels étudiants en théologie
	3. La vie communautaire
	4. La coopération avec des Instituts

	II. FORMATION PROPRE AUX FRÈRES LAÏCS
	III. FORMATION DES FRÈRES DESTINÉS AU SACERDOCE



	ANNEXES
	Annexe 1 : S’APPROPRIER LES CONTENUS DE CETTE RATIO FORMATIONIS
	I. SÉLECTION POUR PARCOURIR LA RATIO EN CHAPITRE DE COMMUNAUTÉ
	II. TRAVAIL DU CHAPITRE CONVENTUEL
	1. L’engagement du chapitre conventuel dans la formation
	2. Suggestions pour la mise en œuvre

	III. LECTURE THÉMATIQUE
	1. Mener une vie d’apôtre
	2. Prendre soin les uns des autres
	3. Suivre Jésus comme Jean l’a suivi
	4. Approfondir notre vie de contemplation
	5. Se situer dans le monde
	6. Les relations entre frères clercs et non-clercs
	7. Se réconcilier avec soi-même
	8. Se faire aider spirituellement
	9. Persévérer dans notre vocation
	10. Le chapitre conventuel


	Annexe 2 : TABLEAU RÉCAPITULATIF DE LA VALEUR PRESCRIPTIVE DES PARTIES DE LA RATIO
	Annexe 3 : MÉTHODE DE RÉDACTION DE LA RATIO FORMATIONIS PROVINCIALIS
	I. LA RÉDACTION DE LA RATIO FORMATIONIS PROVINCIALIS
	1. Les points minimums à déterminer
	2. Proposition de parcours préparatoire à la rédaction
	3. Conseils pour la rédaction
	4. Plan de la ratio provincialis

	II. EXEMPLE DE PROJET LOCAL DE FORMATION
	1. Proposition de plan pour le projet local de formation
	2. Le coutumier de la maison de formation


	Annexe 4 : BÂTIR DES PROJETS DE FORMATION PERSONNELS ET COMMUNAUTAIRES
	I. BÂTIR UN PROJET PERSONNEL DE FORMATION
	II. ÉLABORER LE PROGRAMME DE FORMATION D’UN PRIEURÉ

	Annexe 5 : PROGRAMME DE FORMATION À L’INTERCULTURALITÉ
	I. FORMATION PERMANENTE
	1. Culture et vie consacrée
	2. Pédagogie de formation dans le domaine la culture
	a) Connaître sa culture et s’intéresser à celle des autres
	b) Apprendre à vivre ensemble dans l’interculturalité
	c) Reconnaître l’action de Dieu dans la culture et opérer un discernement évangélique
	d) S’engager dans la mission en prenant en compte la culture
	e) Penser avec la culture

	3. Certains moments significatifs
	a) La première année d’assignation
	b) Le changement d’assignation
	c) Le retrait progressif de l’action


	II. PROPOSITION D’UN PROGRAMME DE FORMATION INITIALE
	1. Le postulat
	2. Le noviciat
	3. La profession temporaire
	4. Le stage apostolique
	5. La formation théologique


	Annexe 6 : PROGRAMME DE FORMATION POUR L’USAGE DU NUMÉRIQUE
	I. LA FORMATION PERMANENTE À L’ÉGARD DU NUMÉRIQUE
	1. L’investissement de chaque frère pour sa formation au numérique
	a) Intégrer la question numérique dans une vision intégrale
	b) Le numérique et la mission
	c) Le numérique comme moyen de formation
	d) Le savoir-vivre numérique
	e) Critères de croissance

	2. L’engagement de la communauté

	II. PROPOSITION DE PARCOURS POUR LA FORMATION INITIALE
	1. Avant l’entrée, par exemple, pendant le postulat
	2. Au noviciat
	3. Entre la profession temporaire et le stage apostolique
	4. Pendant le stage apostolique
	5. Pendant les années d’étude après le stage



	GLOSSAIRE
	INDEX THÉMATIQUE
	TABLE DES MATIÈRES



